

#### Münchener DigitalisierungsZentrum Digitale Bibliothek

Bouterwek, Friedrich

Fr. Bouterwek's Aesthetik

Bd.: 1

Leipzig 1806 L.eleg.g. 55-1/2 urn:nbn:de:bvb:12-bsb10573465-1

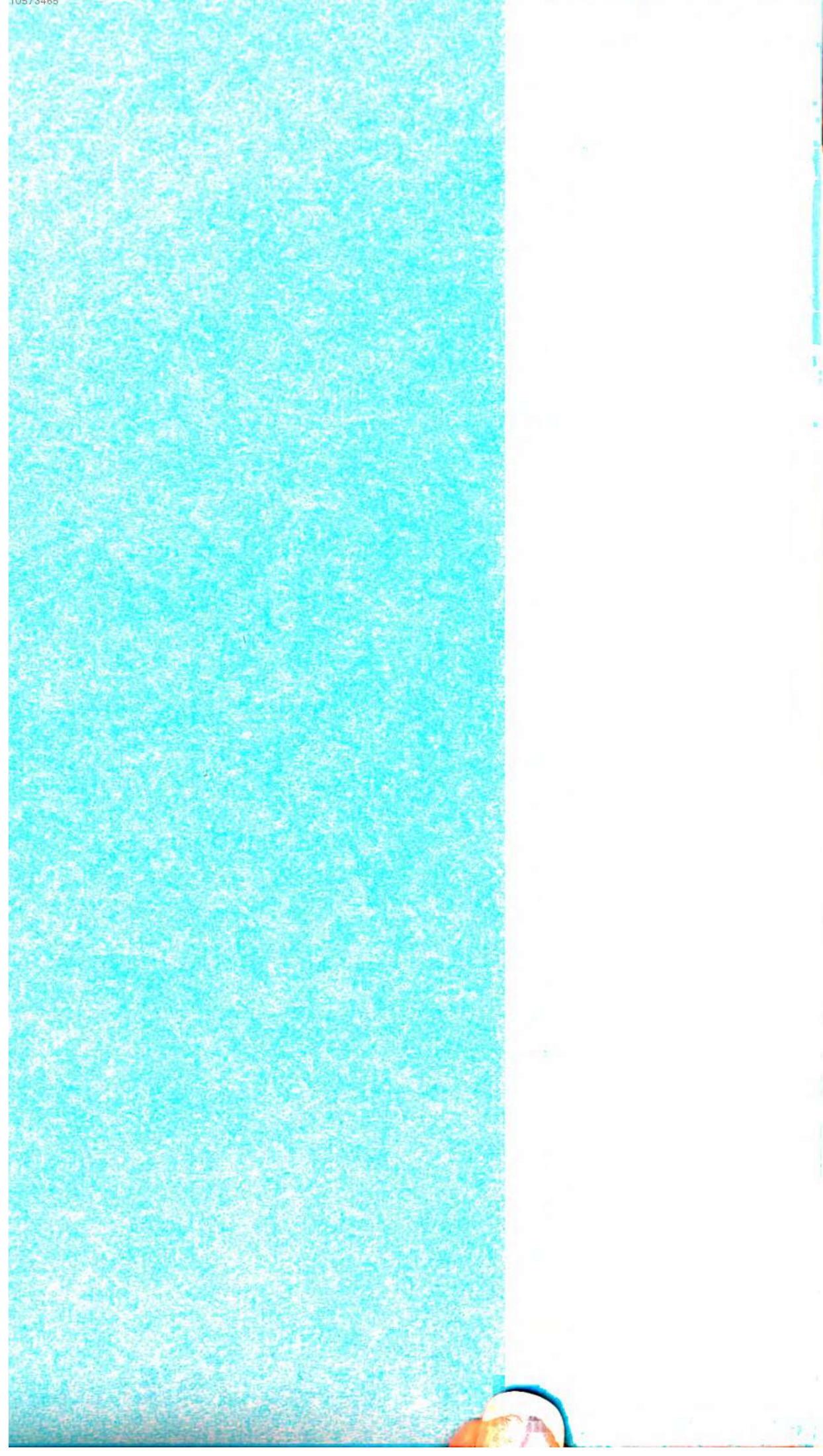
#### Copyright

Das Copyright für alle Webdokumente, insbesondere für Bilder, liegt bei der Bayerischen Staatsbibliothek. Eine Folgeverwertung von Webdokumenten ist nur mit Zustimmung der Bayerischen Staatsbibliothek bzw. des Autors möglich. Externe Links auf die Angebote sind ausdrücklich erwünscht. Eine unautorisierte Übernahme ganzer Seiten oder ganzer Beiträge oder Beitragsteile ist dagegen nicht zulässig. Für nicht-kommerzielle Ausbildungszwecke können einzelne Materialien kopiert werden, solange eindeutig die Urheberschaft der Autoren bzw. der Bayerischen Staatsbibliothek kenntlich gemacht wird.

Eine Verwertung von urheberrechtlich geschützten Beiträgen und Abbildungen der auf den Servern der Bayerischen Staatsbibliothek befindlichen Daten, insbesondere durch Vervielfältigung oder Verbreitung, ist ohne vorherige schriftliche Zustimmung der Bayerischen Staatsbibliothek unzulässig und strafbar, soweit sich aus dem Urheberrechtsgesetz nichts anderes ergibt. Insbesondere ist eine Einspeicherung oder Verarbeitung in Datensystemen ohne Zustimmung der Bayerischen Staatsbibliothek unzulässig.

The Bayerische Staatsbibliothek (BSB) owns the copyright for all web documents, in particular for all images. Any further use of the web documents is subject to the approval of the Bayerische Staatsbibliothek and/or the author. External links to the offer of the BSB are expressly welcome. However, it is illegal to copy whole pages or complete articles or parts of articles without prior authorisation. Some individual materials may be copied for non-commercial educational purposes, provided that the authorship of the author(s) or of the Bayerische Staatsbibliothek is indicated unambiguously.

Unless provided otherwise by the copyright law, it is illegal and may be prosecuted as a punishable offence to use copyrighted articles and representations of the data stored on the servers of the Bayerische Staatsbibliothek, in particular by copying or disseminating them, without the prior written approval of the Bayerische Staatsbibliothek. It is in particular illegal to store or process any data in data systems without the approval of the Bayerische Staatsbibliothek.

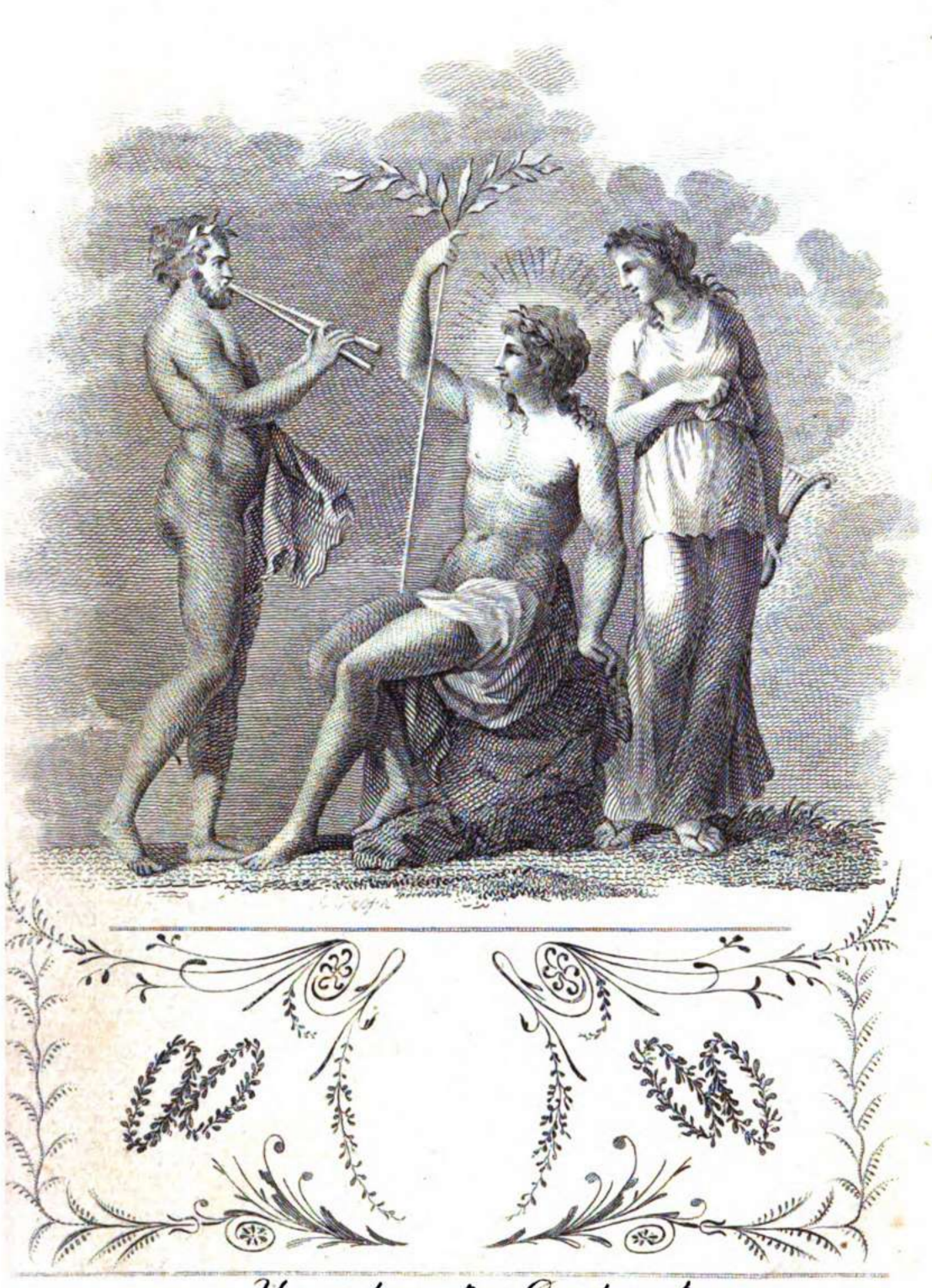


<36616638710010

<36616638710010

Bayer. Staatsbibliothek





Noch einem antiken Vasengemälde.

#### Fr. Bouterwek's



Allgemeine Theorie des Schönen in der Natur und Kunst.

Leipzig, bey Gottfried Martini. 1806. BIBLIOTRECA
REGIA
MONACENSIS.

Fr. Bouterwek's

# Aest hetif.

Erster Theil

Allgemeine Theorie des Schönen : in der Natur und Kunst.

Mit einem Titelfupfer,

Leipzig, bey Gottfried Martini. 1806.



Ť

ě

, à

- 4

## Borrede.

Aus öfter berichtigten Begriffen in immer bestimmteren Urtheilen hat sich bieser neue Versuch einer Aesthetik zu dem Ganzen, das sich jest öffentlich zu zeigen wagt, in einer der merk- würdigsten Perioden unsrer Litteratur ausgebildet. Vor etwa acht Jahren wurde er als Grundlage zu akademi-

schen Vorlesungen entworfen. Seit dieser Zeit ist die Aesthetik, oder was man so nennt, aus einem Strudel der neuen, neuesten und allerneuesten Mode-Metaphysik in den andern hin- übergezogen worden. Jest scheint sie mit der gesammten Philosophie und dem gesunden Geschmacke selbst im Abgrunde des absoluten Mysticismus versinken zu sollen. Die Behaup- tung t

daß die Aesthetik gar kein Theil der eigentlichen Phi= losophie ist, und daß man ihr sowohl, als der eigent=

diese Behauptung durfte sich also kaum noch vernehmen lassen, wenn die neue Kunstmetaphysik selbst nicht schon durch die ungeheure Geschmacklosigkeit ihrer Bekenner an den Tag legte, wie piel sie zur Entwickelung und Bilbung des Schönheitsgefühls beiträgt.

Aber im Conflicte der neuen Speculation mit der alten Empirie zeigt sich auffallend, wo es beiden fehlt. Und es ist der Mühe werth, den Weg gangbarer zu machen, den Herder betrat, und den Jean Paul Rich= ter reichlich mit gefüllten Blumen bestreuet hat. Un die Berauschten, die alles, was nicht nach dem Opium ihrer Absolutheit schmeckt, gemein finden muffen, wendet man sich in diesem Falle gar nicht. Sie mögen an ihrer Schule bauen und

nach Schulbegriffen ben Weltgeist in ihr Fachwerk zu bannen versuchen, bis die Mitternachtsstunde schlägt, und die Gespenster wieder entweichen. Was sich also über diesen Punkt, so weit es nothig schien, in friedlicher Kürze sagen ließ, wollte ich durch keine polemische Umständlichkeit ausdehnen.

Ist es nothig zu erinnern, daß dieses Buch weder ein Lehrbuch in der gewöhnlichen Bedeutung des Worts, noch ein Lesebuch für dies jenigen seyn soll, die das Denken scheuen? An Compendien, in denen

man bas Mothige für Unfanger beisammen findet, ift ja fein Mangel. Eben so wenig an schaßbaren Samm= lungen litterarischer Motizen, die Aesthetik und schone Litteratur betref. fend. Ich wünschte, den mabren Geist einer nicht schwarmerischen und doch keinesweges auf psychologische Werhandlungen über die so genannten Seelentrafte, Uffecten und leidenschaften eingeschränkten Alesthetik zu wecken und zu beleben. Bom Stand= puntte der ursprunglichen Bedürfnisse des menschlichen Geistes, Diesem einzigen wirklich

asthetischen Standpunkte, aus, wunsche te ich zur verständigen Würdigung des Schönen in der Matur und Kunst neue Beranlassung zu geben. Diese Ub. sicht brachte von selbst mit sich, daß das langst Bekannte und wenig Bestrittene nur berührt; das Problemas tische und Verkannte aber desto bes stimmter hervorgehoben wurde. Zu einer Metaphysit des Schonen, die philosophisch da fortfährt, wo die eigentliche Aesthetik aufhört, ist immer noch Zeit.

Bis dann die Aesthetik ohne Beinamen gefunden seyn wird, mag sich diese hier für's Erste als eine unter vielen, der gegenwärtigen Lage der Dinge eingedenk, nach dem Namen ihres Verfassers nennen. Und weil die schwärmende Unnatur, um ihr Spiel nicht zu verlieren, sogleich von der Kunst, und wieder von der Kunst, und immer von der Kunst spricht, so sange dieses Buch mit der Natur an.

Göttingen; am 1. Sept. 1805.

# Inhalt beider Theile.

### Ginleitung.

Geite

23

- I. Aufgabe. Problematische Ansicht des Schönen nach verschiebenen Gesichts= punkten. Absonderung der Acsthetik von der eigentlichen Philosophie.
- II. Plan. Verbindung des Schönen in der Natur mit der Schönheit der Kunsis werke. Bezeichnung des richtigern Standpunktes für die ästhetische Bes trachtung.

#### Erfter Theil.

Allgemeine Theorie des Schönen in der Natur und Kunst.

#### Erstes Capitel. Begriff des Schonen.

| © C                                         | eite |
|---------------------------------------------|------|
| Analyse bes ursprunglichen Bedurfniffes bes |      |
| menschlichen Geiftes, fich mit freiem       |      |
| Wobigefallen für etwas zu intereffiren.     | 31   |
| Deduction des afibetischen Gefühls. Unter=  |      |
| fchefdung beffelben von dem Gefdmacke       |      |
| oter eigentlichen Econbeitegefühle.         | 36   |
| Analyse des Entenen im urfprünglichen       |      |
| Ginne. Abbangigkeit beffelben von           |      |
| ben bochften Gesetzen des Maturlichen       |      |
| und Bernünftigen in einem mahrhaft          | -    |
| menschlichen Dasepn.                        | 43   |
| Werhaltniß bes Schonen jum Intereffanten,   |      |
| gum Trivialen und zum Widrigen.             |      |
| Unmerkung über den afihetischen Cy=         |      |
| nismus : - : - :                            | 53   |
| Werhaltniß des Schonheitsgefühls zur Phan=  |      |
| taffe. ' = ' : : :                          | 65   |
| Unterschied zwischen regelmäßiger und uns   | V    |
| Es regelmäßiger Schönheit. : :              | 73   |

| , | Geite                                                                         |
|---|-------------------------------------------------------------------------------|
|   | Won der Wereinigung der schönen Form :                                        |
|   | tation der afthetischen Formalisten mit                                       |
|   | den Sentimentalisien. = .8%                                                   |
|   | Won der Eleganz. = = = 92                                                     |
|   | Won der Grazie. = = 96                                                        |
|   | Wom Gegensage der naturlichen und ibealen                                     |
|   | Schönheit. , = = = 104                                                        |
|   | Ursprüngliche Mobificationen bes Schonen. 113                                 |
|   |                                                                               |
|   | Zweites Capitel. Von der reinen Schons                                        |
|   | heit der Formen.                                                              |
|   | Analyse ber afthetischen Form überhaupt. 117                                  |
|   | Von der Schönheit der optischen Formen.<br>Colorit; Hellbunkel; Umrisse; Pro= |
|   | portionen. = = 120                                                            |
|   | Won ber Schönheit der plastischen Formen.                                     |
|   | Der Contur. = = 132                                                           |
|   | Won der Schonheit ber akuftischen Formen,                                     |
|   | ober der musikalischen Harmonie. 134                                          |
|   | Won der afthetischen Form ber Gebanken                                        |
|   | und Charaktere. = = 137                                                       |
|   | Drittes Capitel. Wom Erhabenen.                                               |
|   | Analyse des Erhabenen. = 141                                                  |

-4

10010400

...

.

| 1       |                                                 |        |        |        |      |        |         | (     | Scite |
|---------|-------------------------------------------------|--------|--------|--------|------|--------|---------|-------|-------|
| Unterf  | djetou                                          | ng 6   | effett | ien v  | on   | bem    | Erfd    | hût:  |       |
| te      | rnten                                           | , F1   | rcht   | barer  | t ti | nb     | Schre   | æli:  |       |
| ct)     | en.                                             |        | =      |        | =    |        | =       |       | 148   |
| Bom (   | Erhat                                           | enen   | in     | Mas    | =    | unb    | Bahl    | ver:  |       |
| Đã.     | itniff                                          | n.     |        | *      |      | =      | =       |       | 15E   |
| Won t   | er å                                            | fiheti | dier   | ed.    | åşı  | ing    | phyfi   | Mer   |       |
| - R     | rafte.                                          |        | :      |        | =    |        | 3       |       | 153   |
| Werhal  | tniß                                            | der (  | afihe  | tische | n (  | Groß   | ie zu   | ber   |       |
| m       | oraltfo                                         | then.  |        | *      |      | =      |         | =     | 157   |
| Berhal  | tniß                                            | bes    | Erh    | abene  | 11 8 | um     | Wun     | der=  |       |
| ba      | ven.                                            |        |        |        | =    |        | =       |       | 159   |
| Bon be  | m Fei                                           | erlich | en,    | Prády  | tige | n ur   | id Ebi  | len.  | 161   |
|         |                                                 |        |        |        |      |        |         |       |       |
| · m     |                                                 | · C    |        |        | 2    | . 6.   | :6      | £ 414 | 1     |
| 251     | ertes                                           | ear    | otte   | . 2    | 3011 | 1 2/1  | ottiele | yen.  |       |
| Unamfe  | bes .                                           | Romi   | fac    | n mai  | th 9 | Bora   | ussen   | ung   |       |
|         | icr ri                                          |        |        |        |      |        |         |       |       |
|         | en.                                             |        | =      | -4     | =    |        | =       |       | 165   |
| Defonde |                                                 | Thara  | .ter   | ber !  | foin | ischen | e Ga    | ion=  |       |
| bei     |                                                 |        |        |        | =    |        | =       |       | 173   |
| Wom W   |                                                 | ten.   |        |        |      |        | =       |       | 178   |
| Wem N   |                                                 |        | 5      |        | =    |        | 2       |       | 183   |
| Wom L   |                                                 |        |        | =      |      | 3      |         |       | 185   |
| Von de  |                                                 |        | r.     |        | =    |        | =       |       | 189   |
|         | 50 F. C. S. |        |        |        |      | 1      |         | 1,000 |       |

#### XA

#### Zweiter Theil.

#### Theorie der schonen Kunfte.

Erste Abtheilung. Analyse des Wesens und der wesentlichen Verschiedenheiten aller schönen Künste.

|                          |           |           | (           | Seite |
|--------------------------|-----------|-----------|-------------|-------|
| Begriff einer fchonen    | 100       |           |             |       |
| Unterscheidung b         | es Kuns   | tgefühls  | vom         |       |
| Schonheitsgefühl         | e.        | 3         | 2           | 197   |
| Höchstes Geset aller f   | chonen F  | tunfte.   |             | 203   |
| Wefthetischer Gegenfan   | des Ma    | turfiyls, | , des       |       |
| Ibealsiple, und b        |           |           | =           | 212   |
| Won der artistischen A   | Bahrheit  | und Leis  | htig=       |       |
| Peit.                    | 3         |           | ,           | 217   |
| Bon der artistischen S   | riginalit | åt.       | ,           | 220   |
| Rom Gepräge ter Be       | geisterun | 9. =      |             | 224   |
| Begriff bes Claffischen. |           |           |             | 228   |
| Besondere Modificatio    | nen bee   | artifii   | fchen       |       |
| Styls. =                 | 5         | 3         | 1.734.76.75 | 233   |
| Bon der Individualis     | åt, ber   | Schule    | unb         |       |
| bem Beitalter. @         | Begenfan  | ber ari   | edis        |       |
|                          |           |           |             |       |
| schen und romant         | that at   | unit.     | ,           | 236   |
|                          |           |           |             |       |

| ** * * * * * * * * * * * * * * * * * * *                            | (                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Seite |
|---------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Wom Wunderbaren in ber Runft.                                       | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 248   |
| Beburfnis einer afibetischen Dip                                    | COLUMN TO SECTION OF STREET                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |       |
| Charakteristie der griechischen.                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 251   |
| Won der Allegorie in der Kunst.                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 260   |
| Bon den Contrasten.                                                 | ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 264   |
| Kritit ber gewöhnlichen Gintheiln                                   | ngen ber                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |       |
| schönen Künste.                                                     | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 266   |
| Allgemeiner Charakter ber zeichnent fte, ber plastischen, und ber S | A. C. Control of the |       |
| Reliefs. =                                                          | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 273   |
| Magemeiner Charakter ber Tonkur                                     | eft.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 283   |
| Allgemeiner Charakter der mimische                                  | n Runfie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | . 285 |
| Won der Baukunft und ber frai                                       | azbsischen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 1     |
| Gartenkunst. = =                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 288   |
| Von den verschönernden Künsten englischen Gartenkunft.              | und ber                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 293   |
| Aritie des Begriffes der schönen Re<br>Anmerkung über die mahre L   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1     |
| feit. 3 3 3                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 295   |
|                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       |
| Ameite Matheilung. 90                                               | netif.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 100   |

Begriff der Poefie.

301

. .

| ti. ' | •                          |                               | - 04                              |                                  | ASULA TO              | 0.50                 |                              |                              | Seit |
|-------|----------------------------|-------------------------------|-----------------------------------|----------------------------------|-----------------------|----------------------|------------------------------|------------------------------|------|
| 41    |                            | is de<br>haupt                |                                   | oetisa                           | jen                   | gum                  | (Sth)                        | duen                         |      |
|       |                            | _                             |                                   | •                                |                       | •                    |                              |                              | 30   |
| Bon   | ber                        | poeti                         | schen                             | Spr                              | actie.                |                      | •                            | 14                           | 313  |
| Bon   | den                        | poeti                         | schen                             | Figu                             | ren.                  |                      | ) ¢                          |                              | 319  |
| Mesth | etisd                      | jer 2                         | Gerth                             | ber                              | G                     | lbenr                | naße                         | und                          |      |
| ,     | Reir                       | nform                         | ien.                              | =                                |                       | =                    |                              | =                            | 328  |
|       |                            |                               |                                   | rpoesi                           | 44.0                  |                      | alpe                         | efie.                        | 333  |
| Die   | 25 13                      |                               |                                   | å art<br>erfelb                  |                       | 21                   | esthe:                       | tische                       | 340  |
|       | Lieb.<br>Gefå              | D<br>inge,                    | ie D<br>Son                       | enrisch<br>de.<br>etten,<br>Heri | Die<br>Car            | ron                  | ianti                        | fd)en                        |      |
|       | Die                        | didat                         | tische                            | D<br>Sa                          | tyre                  | uni                  | Ex                           |                              |      |
|       | Das                        | eigen                         | tliche                            | Lehr                             | gedi                  | cht.                 | 3                            |                              | 365  |
|       | terfd<br>von<br>Een<br>und | beibui<br>bem<br>ber E<br>ber | ig der<br>bloße<br>rzähl<br>Prose | Epil<br>r poe<br>n M<br>ung z    | tisch<br>ahrd<br>wisc | hen.<br>hen i<br>Rom | Erzäh<br>Sch<br>er P<br>anze | lung<br>ran=<br>desie<br>und |      |
|       | Ball                       | abe.                          | Die                               | eigen                            | uu                    | e Gv                 | opoe.                        |                              | 3/4  |
|       |                            | abe.<br>Ela                   |                                   | eigen:<br>Dr                     |                       |                      |                              |                              | 374  |

.

.

10070400

1.

Geite

Berhältnis der dramatischen Poesse zur Schauspielpresse. Dramatische Gedichte für den Gesang. Das eigentliche Lust: spiel. Das eigentliche Trauerspiel. Andere dramatische Gedichte.

Fünfte oder Erganzungs : Classe. Das heschreibende Gedicht, Das Epiaramm. Die aso: pische Fabel. Der Roman. . 42

A est if.

Geite

Berhältnis der dramatischen Poesse zur Schauspielvoesse. Dramatische Gedichte für den Gesang. Das eigentliche Lust: spiel. Das eigentliche Trauerspiel. Andere dramatische Gedichte.

Fünfte oder Erganzungs: Classe. Das heschreibende Gedicht, Das Epigramm. Die aso: pische Fabel, Der Roman. . 42

105/3465

A est if.

5



13 1

2.1

1 10

#### Einleitung.

I.

#### Aufgabe.

Die Natur, an unwandelbare Gesetze gebunden, und doch an Fülle der Man=nigfaltigkeit unerschöpflich, spricht dem harmonisch gebildeten und für jeden Reizempfänglichen Geiste anders zu, als dem Wilden, der nur die Fähigkeit zur Bildung in sich trägt, oder dem Armen, der nur gewöhnt ist, zu sorgen, wie er die Bedürfnisse des Tages befriedige, oder auch als dem Reichen, dessen

schwelgende Sinnlichkeit sich selbst auf= zehrt. Der wahrhaft gebildete Mensch hangt innig an der Natur, und empfin= det durchaus natürlich. Aber indem er die Natur mit offenen Sinnen in sich aufnimmt, fühlt er sich doch erhaben über sie. Er empfindet, als freies Wesen, das Bedürfniß einer besseren und schöneren Welt. Denn die Idee des Vollkommenen, der nichts Ir= disches entspricht, dringt aus den Tie= fen des Bewußtseyns in das Innerste des Gefühls. Der Mensch kann etwas Göttliches denken, etwas, das mehr ist, als alle Natur, und er sucht doch dieses Göttliche in der Natur, weil er außer sich nichts unmittelbar findet, als sie. Go entsteht in ihm ein Verlangen nach Eindrücken, durch welche die Ma= tur selbst gleichsam vom Himmel zu ihm herabzusteigen scheint, bis sie, wie in magischer Verklärung, vor ihm da liegt, und eine Begeisterung erweckt, die, auch ohne sich selbst zu verstehen, bald

mit Erstaunen, bald mit lauter Freude, bald mit stiller Rührung, bald mit inni= ger Heiterkeit sich durch das Urtheil aus= spricht: Das ist schon.

Wer über das Schone philosophiren will, der darf und muß das vieldeutige Wort Schon sogleich in dem einzigen Sinne ergreifen, in welchem der Be= griff des Schonen ihm selbst genügt. Denn wer kann einen verwilderten Sprachgebrauch zahmen? Mit demsel= ben Rechte, wie der ruffische Bauer, der kein Wort fur Schonheit hat, sein schönes Madchen ein rothes Madchen nennt, kann Jeder unter uns ein roth= wangiges Gesicht, wenn es ihm vorzüg= lich gefällt, ein schones Gesicht nennen. Wer macht denn auch im gemeinen Le= ben einen Unterschied zwischen dem Schonen und dem vorzüglich Angeneh= men? Erst seitdem der Begriff des Schonen wieder etwas vornehmer ge= worden ist, unterscheidet man auch im

gemeinen Leben wieder das Schone von dem Artigen und Hübschen. Aber was soll man sagen, wenn Gelehrte, die eine Alesthetik aufstellen, in den Begriff des Schonen gerade nur so viel hineintragen, als ihre Theorie verlangt, dann uns beim Worte fassen, und uns zumuthen, mit ihnen auch nichts schon zu finden, als, was sie so nennen? Wenn dann der Eine schon nennt, was ihm als "zweckmäßig ohne Zweck" erscheint, der Andere, mas "den dentlichen Gin= nen gefällt;" wie konnen ihre Urtheile einander begegnen? Ueber die An= sicht, die man von sich selbst und der Matur im Allgemeinen hat, muß man sich unverzüglich erklä= ren, ehe man über das Schone disputirt. Auf den höchsten Standpunkt seiner ei= genen Reflexion muß man Denjenigen zu stellen suchen, mit dem man sich über den Begriff des Schonen zu vereinigen wünscht. Bieles hat dann Derjenige für sich, wer mit dem mißhandelten

Worte Schon vorzüglich ben anti= ken Sinn verbindet, der sich mit der griechischen Cultur entwickelte, mit ihr unterging, und in den neueren Zeiten, die auf die gothischen Jahrhunderte folg= ten, in beständigem Conflict mit dem gothischen Geschmacke, mehr praktisch, als theoretisch, und disseits der Alpen gewöhnlich nur mühsam, wieder herge= stellt murde.

gelehrte darüber, daß das Schöne em=
pfunden werden muß. Alle Empfin=
dungen aber lassen sich unter drei Class
senbegriffe stellen. Es giebt nur phy=
sische, moralische und intellec=
tuelle Empfindungen. Wie weit
menschlicher Organismus mit seinen all=
gemeinen und besondern Functionen diese
Eintheilung hervorbringt, oder stört,
kümmert uns hier nicht. Vom Begriffe
des Höchsten im allgemeinen Menschen=
gefühle gehen wir aus. Da scheidet

sich das Physische von dem Geistigen, und im Geistigen wieder das Moralische dem Intellectuellen. Physische Empfindungen nennen wir alle diejeni= gen, die unbezweifelbar durch auffere Organe vermittelt werden und die Denk= fraft, so weit das unmittelbare Bewußt= fenn entscheidet, nicht unmittelbar an= gehen, außer, so weit auch die denken= de Natur überhaupt einer organischen Stube bedarf. Niemand verwechselt objectiv das Charakteristische des Ge= hens und Horens, oder subjectiv das Charafteristische des Hungers und Dur= stes, weder mit dem moralischen Wohl= gefühle, das die Idee des Guten, noch mit dem intellectuellen, das die Idee des Wahren begleitet. Woher Grunde der Unterschied moralischer und intellectueller Empfindungen stammt, ift eine Frage von tieferer Bedeutung. Alber auch ohne sie beantwortet zu haben, kann man jenen Unterschied nicht verfeh= Es giebt Empfindungen, die un=

mittelbar aus der Thatigkeit des Berffan= des entspringen. Wer Charaden loset, kennt sie so gut, als wer den Schlüssel jum Rathsel des menschlichen Dasenns sucht, oder gefunden zu haben glaubt. Es giebt Empfindungen des Herzens, die sich zuletzt alle in Liebe und Achtung auflosen. Diese wollen wir moralische, jene intellectuelle Empfindungen nennen. Die Empfindung des Schonen, objectiv gesprochen, oder subjectiv gesprochen, das Gefühl oder der Ginn für das Schone, last sich also bestimmt, ent= weder erstens als eine physische, oder zweitens als eine moralische, oder drit= tens als eine intellectuelle Empfindung denken. Möglich aber bleibt es gleich= wohl, daß sie weder das Erste, noch das Zweite, noch das Dritte allein ift. Denn sie konnte ja eine Verschmelzung des Moralischen und des Intellectuellen mit dem Physischen in einer eigenen Art von Wahrnehmung der Natur und un= serer selbst senn; und gerade in einer solchen Verschmelzung erscheint das Mensch= liche im Menschen. Wir wollen hypo= thetisch fortfahren, und sehen, was wir mit jenen Unterscheidungen gewon= nen haben.

Erstens also. Angenommen das Schone werde nur physisch empfunden; so verschwindet die Möglichkeit einer philosophischen Aesthetik. An ihre Stelle tritt eine Fortsetzung der Physio= logie. Denn jede wahrhaft philoso= phische Vorstellungsart folgt dem Be= wußtsenn der ursprünglichen Functionen der menschlichen Geistesthätigkeit; alle Physiologie aber geht von den Ge= setzen des Organismus aus. Ob und wie die Physiologie mit der Philosophie überhaupt, etwa durch das Medium einer Maturphilosophie, verei= nigt werden fann; diese Frage darf uns hier nicht aufhalten, oder wir hangen uns sogleich an metaphysische Schulbe= griffe, deren Richtigkeit blindlings vor=

auszusetzen felbst den Schüler entehrt. Wir haben uns hypothetisch die Empfin= dung des Schönen als eine bloß physische Empfindung zu denken erlaubt. Daß sie wirklich nichts weiter sen, scheint die schöne Kunst überall zu zeigen, wo ihr Dbject in der Sinnenwelt erscheint, und was wir in der Natur schon nennen, wird ja auch größtentheils mit dem Auge gemeffen, oder mit den Ohren vernom= men. Nun sind zwar die Gesetze des menschlichen Organismus im Allgemei= nen immer dieselben; aber das physische Wohlgefallen und Mißfallen unter der Bedingung jener Gesetze ist so verschies den, wie die Individualität, und in seltsamen Extremen der physischen Em= pfanglichkeit kann sogar dem Einen wi= dern vor dem, was den Andern ent= zuckt. Eine Alesthetik, die sich an das Physische halt, kann allerdings immer noch einen Normalgeschmack ungefähr. so begründen, wie die Naturgeschichte ein Mormalfutter für jede Gattung von

Thieren, und wie die Kochkunst, die feiner unterscheidet, die Taseln mit Normalspeisen besetzen lehrt, die ver= muthlich den Meisten wohl schmecken werden. Mit der Philosophie hat aber eine solche Aesthetik auch nichts mehr, als die Kochkunst, gemein. Und wenn Truthahne nach unsver-Boraussetzung zu rasonniren ansingen, dürsten sie gegen das widerliche Koth in den Drappe= rien der Gemalde Raphaels sich nach ihrer Art nachdrücklich ereisern.

Ordnen wir, nach der zweiten Hypothese, die Empfindung des Schozuen, mit Hutcheson und Andern, unter die moralischen Empfindungen, so wird die Aesthetit zu einer Fortsetzung der Moralphilosophie und in diesem Sinne allerdings zu einer philosophisschen Lehre. Dann ist das Schone überhaupt nur eine Modification des Guten, und der moralische Werstande sich

bon selbst. Die moralische Schönheit bedürtte keiner besondern Deduction; denn sie allein ware Schönheit im hochssen Sinne. Aber wie wollen wir dann erklaren, warum sich ein keiner Geschmack nur zu oft mit dem moralischen Gefühle entzweit? warum es auch eine reine Schönheit der Formen und Proporstionen giebt, an deren Schätzung das moralische Gefühl unmittelbar nicht den entserntesten Antheil nimmt? und warsum so mancher hochst achtungswerthe Mensch, mit dem zartesten Gefühl für das Sute, wenig oder gar keinen Sinn für das Schöne hat?

Aber auch nach der dritten Hypozthese, das Schöne, mit Kant und
einigen Undern, für das Substrat einer bloß intellectuellen Empsindung halten, scheint selbst beim ersten Unblicke schon
eine widernatürliche Beschränkung des Schönheitsbegriffs zu senn, selbst wenn
man der intellectuellen Thätigkeit durch

die Reflexion' auf Zweckmäßigkeit eine praktische Tendenz giebt. Oder soll, wie es auch Kant ausdrücklich verlangt, Alles, was Reiz und Rührung heißt, vom reinen Gefühle des Schönen oder dem reinen Geschmacksurtheile, wie die Kantische Schule spricht, ausge= schlossen werden? Der innige und treue Ausdruck des Maturlichen, des Mensch= lichen und des Göttlichen in den vor= trefflichsten Kunstwerken ware nur ein Anhang zum Schönen, das, als bloß formal, aufs Hochste in dunkeln Anna= logien dem moralischen Gefühle zuspre= chen und den Sinnen schmeicheln durfte? Daß man im alten Griechenland etwas ganz Anderes meinte, wenn man von Schönheit sprach, leidet keinen Zweifel. Das ganze Streben der griechischen Kunst, die doch dem Verstande so vieles zu sagen hat, ging unmittelbar dahin, durch das Maturliche, das Menschliche und das Göttliche in den schönsten Ber= haltnissen das Herz und die Sinne,

zwar nicht zu berauschen, aber in der heitersten Besonnenheit zu entzücken. Einen kalten Verstandesgeschmack zu bestiedigen, bedurfte es der Begeisterung nicht, ohne die kein Jupiter des Phiedias, kein vaticanischer Apoll entstanz den wären. Und was bleibt an den schönsten Gedichten der älteren und neueren Zeiten Poetisches, wenn wir Alles, was Reiz und Rührung heißt, von ihenen abziehen? Nie hat der wahre Dichetergeist diese Richtung genommen.

Mehr, als alle diese Hypothesen, empsiehlt sich schon von weitem eine vierte. Wenn wir voraussetzen, daß in der Empsindung des Schonen das Sinnliche mit dem Moralischen und dem Intellectuellen verschmelze; daß folglich durch diese Empsindung selbst die Unterscheidungen aufgehoben werden, auf welchen die drei ersten Hypothesen rushen; so bleibt wenigstens nicht mehr rathselhaft, warum die größten Künste

besonders die größten Dichter, bald mehr die Sinne, bald mehr das moralische Gefühl, bald mehr den Ver= stand in Anspruch nehmen; warum sie jetzt das Maturliche durch das wahrhaft Menschliche bis zum Göttlichen zu stei= gen, jett das Göttliche in die Sphare des Maturlichsten herabzuziehen suchen; und warum sie eben deswegen gewohn= lich selbst nicht zu sagen wissen, was denn eigentlich das Schone, nach dem sie streben, ist, weil sich in ihrem Ber= stande der Begriff des Schonen bald physisch, bald moralisch, bald bloß ver= standesmäßig, erweitert, oder verengt. Auch bedarf es nach dieser Boraussetzung keiner moralischen Argumente, um zu erklaren, warum die schönen Kunfte von ihren ernsthaften Werehrern als Künste der Humanitat, das heißt, der mah= ren, in allen ihren naturlichen und idea= len Richtungen, sich aus sich selbst ent= wickelnden Menschlichkeit geachtet wer= den.

Wenigstens muffen wir, um auch nur die Aufgabe einer Alefthetik ohne Worurtheil zu fassen, alle Schonheits= begriffe, die, nach einer dieser streiten= den Hypothesen irgend willkührlich schei= nen konnen, aufgeben. Wir durfen uns keinen andern Standpunkt zum An= fange unfrer Untersuchungen erlauben, als den Standpunkt des allge= meinen, aber nicht gemeinen, sondern im hochsten Bewußt= fenn sich entwickelnden Men= schengefühls. Alles allgemeine Menschengefühl aber ist, so weit sich der Mensch an die Natur gebunden fin= det, Raturgefühl, und so weit sich der Mensch als denkendes Wesen über die Natur erhebt, Sbealgefühl. Das unmittelbare Berhaltniß des Ma= türlichen zum Idealen möchte also wohl der lette erkennbare Grund aller Echon= heitsbegriffe senn, wie es der lette er= kennbare Grund aller Begriffe von Wahr= heit und Sittlichkeit ift.

Aber hier scheint die Aesthetik abhän= gig von der Transcendentalphilo= sophie oder allgemeinen Wissenslehre zu werden. Denn keinem Erfinder oder Bekenner eines Transcendentalsystems ist die Befugniß abzusprechen, seinem Systeme gemaß das Schone zu deduci= ren, wie er das Wahre und das Gute deducirt. Und wo die Transcendental= philosophie gar in eigentliche Metaphy=. sik, das heißt, in eine Theorie des Absoluten oder des Urgrunds aller Möglichkeit, übergeht, da muß der Stamm der absoluten Erkenntniß, dem Systeme gemäß, auch den Zweig tra= gen, der sich dann Alesthetik nennt. Mit demselben Rechte, wie Plato die ewige Schönheit in den Schoos der Gottheit niederlegte, reden unfre Idea= listen und Naturmetaphysiker von der ewigen Production und Construction des Schönen durch eine sogenannte schaffen= de Kraft des Geistes, der in der en geit Weitvernunft sich seibst anschauen, und

wieder in sich selbst die ewige Weltver= nunft anschauen soll, nämlich, wenn er kann. Hier ständen wir also auf dem schlüpfrigen Boden, wo es scheint, als ob wir die Idee einer Aesthetik, die mehr, als ein Aggregat von Mei= nungen seyn will, entweder aufge= ben, oder sie irgend einem Schul= begriffe der Transcendentalphilosophie und absoluten Weltweisheit unterwerfen müßten.

Allerdings ist die Aesthetik von der Transcendentalphilosophie gerade so abshängig, wie jede andre Wissenschaft, die nicht in die Sphäre der eigentlichen Philosophie fällt. Jede Wissenschaft grenzt durch ihr Princip mit der Phislosophie zusammen. Die Deduction diesses Princips aus der Philosophie wird dann auch wohl die Philosophie dieser Wissenschaft genannt. So giebt es eine Philosophie der Mathematik, die ganzetwas anderes ist, als die Mathematik

selbst. Und so giebt es eine Philoso= phie der Alesthetik, die gang etwas anderes ist, als die Ale= sthetik selbst. Mogen die Erfinder und Bekenner der Transcendentalspsteme die Philosophie der Alesthetik mit der Ale= sthetik selbst verwechseln, wie sie wol= len, um den guten Geschmack, der noch nie durch Transcendentalspsteme gebildet wurde, unter die Vormundschaft ihrer Schule zu bringen; die Aesthetik oder allgemeine Geschmackslehre selbst bedarf innerhalb ihrer Sphare kei= ner Transcendentalphilosophie. Princip beruht auf dem unmittelbaren Bewußtseyn des Ursprungs einer be= stimmten Empfindung, die, als Em= pfindung, immer dieselbe bleibt, die Metaphysiker mogen die Möglichkeit der= selben so, oder anders, deduciren. Auch der speculative Werth einer Philo= sophie der Alesthetik geht die Alesthetik selbst nicht an. Die Alesthetik selbst ist so wenig wie die Mathematik ein inte= grirender Theil der Philosophie. Mur uneigentlich heißt sie Philosophie des Schönen. Und wenn sie ihre Grenzen nicht verkennt, so kann sie in= nerhalb derselben ungefähr eben so viel zur Bildung des Geschmacks beitragen, wie eine Moral, die nur Dollmetscherin des guten Gewissens ist, zur Bildung des Charakters. Die speculative Ana= lyse der Möglichkeit des Schönheitsge= fühls nützt zur Bildung dieses Gefühls so wenig, wie die speculativen Strei= tigkeiten über die Möglichkeit eines Sit= tengesetzes der energischen Tugend nützen.

Die Aufgabe ift also:

Bom hochsten Standpunkte des unmittelbaren Bewußt= senns aus, unabhängig von allen transcendenta- len und metaphysischen Schulbegriffen, die Empfindung des Schönen zu

erklären, und dieser Er= klärung gemäß zur Beur= theilung des Schönen in der Natur und Kunst rich= tige Grundsätze aufzustel= len und zu entwickeln.

## Plan.

Mehrere vortreffliche Männer, nen es um theoretische Bildung des Ge= schmacks zu thun war, schlugen den empirischen Weg der Analyse schon vor= handener Kunstwerke ein. Getraute sich doch selbst Aristoteles, so ein kühner Metaphysiker er war, als Alesthetiker keinen andern Weg zu betreten! Unmog= Lich aber konnte auf diese Art ein Prin= cip ausgemittelt werden, das allen künftigen Evolutionen des Genies Norm und Schranke würde. Auch ließ sich das Verhältniß des Schönen in der Ma= tur zur Schönheit eines Runstwerks auf diese Urt kaum andeuten, oder errathen. Neuere Geschmackslehrer suchten durch psychologische Aufklarung weiter hinaus

Bahn zu brechen. Sie gingen von Theorien der sogenannten Geelenkrafte aus. Gie verarbeiteten auf biese Art auch den unerschöpflichen Begriff des Genies. Selbst Jean Paul Richter, der einzige Mann, der nach Herder zuerst wieder eine neue Aussicht für die Aesthetik eröffnet hat, krummt und win= det sich unter psychologischen Schulbe= griffen von allerlei Geelenkraften, ob er gleich das Genie (denn er zog das sei= nige zu Rathe) nicht aus Seelenkraften zusammen addirte. Die psychologischen Alesthetiker bedachten nicht, daß es ei= nen Standpunkt im mittelbaren Be= wußtseyn giebt, wo die Unterscheidung der sogenannten Seelenkrafte erst an= fangt, daß eben dort vielleicht auch die Alesthetik anfangen mochte, und daß die theoretischen Verhandlungen über gewisse Seelenkrafte, z. B. über den Witz, sich in Wortstreitigkeiten verlieren, man bald mehr, bald weniger Geistes= functionen unter dem Titel einer Gee= Tenkraft zusammen faßt. Endlich wurde das Gebiet der Alesthetik zu einem Tum= melplatze der verworrensten Schulbe= griffe, als man die Transcendentalphilo= sophie, die Naturphilosophie, Theologie, die Politik, ja zuletzt noch die Chemie und die Zoonomie zu Hulfe rief, um die Gesetzgebung des Ge= schmacks zu vollenden. Als Plato sei= nem Gokrates Ideen zur Metaphysik des. Schönen in den Mund legte, hatte er durchaus keine Aesthetik im Sinne, fo wenig als Kant, der durch eine von ihm sogenannte Kritik der asthetischen Urtheilskraft nur ein Hauptstuck sei= ner Trauscendentalphilosophie erganten wollte.

Mag die jetzt sogenannte "schaffens de Kraft des Geistes," das heißt, die productive Phantasie, in metaphysischer Beziehung auf den letzten Grund des menschlichen Wissens seyn, was sie will; im unmittelbaren Bewußtseyn des Schönen giebt es keine metaphysische

Schöpfung. Das Künstlergenie schafft allerdings das Schone, wenn es den Stoff, den es der Wahrnehmung ver= dankt, in idealen Berhältnissen formt, und ihm gleichsam das Gepräge einer höheren Welt aufdrückt; aber es schafft so wenig den Stoff " als die Gesetze des Stoffs; und im Bewußtsenn der bloßen Empfindung und Betrachtung des Scho= nen wirkt die Einbildungsfraft nur zur Bildung der asthetischen Erupfanglich= keit mit, wie überall, wo sie das Sinnliche mit dem Intellectuellen ver= mittelt. Eine Alesthetik, die nicht Me= taphysik senn will, konnte also nicht wi= dersinniger anfangen, als mit einer Analyse der Möglichkeit des Kunstge= nies nach vorausgesetzten Schulbegrif= fen von einer metaphysischen Scho= pfungsgabe. Der Widersinn eines sol= chen Anfangs der Alesthetik fallt noch bestimmter auf, wenn man sich nur mit unberauschter Seele, also ohne künstliche Gelbstbethorung, dem Ge=

taßt. Was kunmert es uns unmit= telbar, wenn wir einen schönen Na= turgegenstand anschauen, ob durch die Natur, die ihn hervorbrachte, ein schaffender Weltgeist als absoluter Kunstgeist seine ewigen Ideen aus= spricht, oder ob ein freundlicher Zu= fall die schöne Erscheinung mitbrachte? Der Gegenstand kann uns interessan= ter und zuweilen sogar ehrwürdig wer= den durch jenen Gedanken; aber schö= ner wird kein Gegenstand durch eine metaphysische Meinung.

Also durfen wir auch eine reine, das heißt, auf die Grenzen der rich=
tig gefaßten Aufgabe eingeschränkte
Alesthetik nicht als eine Kunstwissen=
schaft anfangen, wie Diejenigen, die
vom Begriffe der Kunst ausgehen und
der Natur kaum die Ehre erzeigen,
sie zur Würde einer Dienstmagd des
Genies zu erheben. Wer einen scho=

nen Naturgegenstand nur als ein nas türliches Kunstwerk betrachtet, der hat seinen Geschmack schon an metas physische Schulbegriffe hingegeben.

Der Plan der Alesthetik, die keine Metaphysik senn will, umfaßt also alles Schone unbedingt, es finde sich als Naturgegenstand, oder als Kunst= werk. Wir wollen die unbedingte Idee des Schonen im unmittelbaren Wewußtseyn aufsuchen, und das asthe= tische Verhaltniß der Natur Kunst, ohne alle metaphysische Vor= aussetzungen, nach jener Idee be= stimmen. Gine Specielle Anleitung zur Theorie der schönen Künste folge dann als eine asthetische Didaktik auf die ästhetische Analytik oder allgemeine Theorie des Schonen überhaupt und der wesentlich verschiedenen Arten und Stufen der Schonheit.

## Erster Theil.

Allgemeine Theorie des Schönen in der Natur und Kunst. 10070400

\*

\* / ...

## Erstes Capitel. Begriff des Schonen.

I. Es giebt ein ursprüngliches Be= dürfniß des menschlichen Geistes, sich mit freiem Wohlgefallen für etwas zu interessiren.

Daß es Bedürfnisse des Geistes giebt; soll es bewiesen werden? Jedes. Bedürfniß aber, das nicht selbst ur= sprünglich im Wesen der menschlichen Natur gegründer ist, setzt ein ur=

sprüngliches voraus. Jedes besondere Berlangen nach irgend einer Erkennt= niß gründet sich auf ein ursprüngliches Wedürfniß des Wahren; jedes beson= dere Verlangen nach irgend einer Art von moralischer Liebe, Achtung und Zuversicht gründet sich auf ein ur= sprüngliches Bedürfniß des Guten.

Die Befriedigung eines jeden Bes
durfnisses ist Genuß. Geistigen Genuß
von physischem zu unterscheiden, bes
darf es nur der allgemeinen Besonnens
heit, in Augenblicken, wo sich der
Mensch als denkendes Wesen mit dem
Bewußtseyn, daß er ein solches Wesen
ist, über die Thierheit erhebt. Am
bestimmtesten unterscheidet sich der geis
stige Genuß von dem physischen in
dem freien Wohlgefallen, mit
welchem der Mensch ohne Rücksicht
auf einen andern Zweck sich für etwas
unmittelbar interessiren kann.

Sich für etwas intereffiren heißt im Allgemeinen, seine eigene Existenz mit etwas Anderem durch eine Reigung ver= knüpfen. Es giebt also ein physisches, ein moralisches und ein intellectuelles Interesse, weil es physische, moralische und intellectuelle Reigungen giebt. Gich für etwas interessiren, jagt aber immer mehr, als, durch etwas intereffirt werden. Denn von Allem, was unsere Aufmerksamkeit reißt und sie eine Zeit= lang beschäftigt, sagen wir, daß es uns intereffire. Es fann uns also et= was interessiren, das uns fehr mißfallt, wenn es uns nur auf irgend eine Urt als merkwürdig erscheint. Aber dasje= nige, wofür wir uns interessiren sollen, muß uns gefallen. Gefallt es uns nur mittelbar, in Beziehung auf irgend ei= nen anderweitigen Zwect, so interessiren wir uns nicht mit freiem Wohlgefallen dafür. Wir folgen dann der Rothwen= digkeit, nach deren Gesetzen das Mittel jum Zwecke führt. Frei ist das Wohl=

gefallen auch da nicht, wo es nur Vor= gefühl der Befriedigung einer Leiden= schaft ist; und auch da nicht, wo es nur animalisch den Sinnen schmeichelt. Aber wenn wir uns für etwas unmittelbar und mit dem besonnenen Gefühle der hoheren, d. i. überthierischen Mensch= lichkeit interessiren, dann verdient das Wohlgefallen, ohne welches ein solches Interesse nicht möglich ist, mit demsel= ben Rechte frei zu heissen, wie jeder Geisteszustand, in welchem der Mensch Herr der Matur und seiner selbst ist. Go interessiren wir uns in den beiden ursprünglichen Richtungen des Geistes, der theoretischen und der praktischen, unmittelbar für das Wahre und für das Gute, wenn wir das Wahre lieben, weil es mahr, das Gute, weil es gut ift.

Das Gute mit dem Wahren in einem Urbegriffe vereinigt, ist das Vollkommene im göttlichen Sinne

des Worts. Für das Vollkommene muß sich also der Mensch unmittelbar interes= firen, weil er Mensch ift. Aber auf der Hohe der religiofen Betrachtung, der endliche Geist das Vollkommene als das Absolute, oder als die Gottheit selbst zu erkennen vergebens alle seine Kräfte erschöpft, loset sich die Betrachtung in ein mystisches Staunen auf. Das reli= gibse Interesse für das Vollkommene senkt sich, gewöhnlich dem Menschen selbst unbewußt, vom Göttlichen herab in die Sphare der begreiflichen Mensch= lichkeit. Vollkommen in dieser Sphare heißt dann Alles, was irgend einem be= stimmten Zwecke ganz entsprechend und in seiner Urt vortrefflich erscheint. Gi= gentlich ist es nur ein Spiel, das sich dann der freie Geist mit der Idee des Wollkommenen erlaubt. Aber gerade durch dieses Spiel charakterisirt sich die emporstrebende Menschheit. Mit freiem Wohlgefallen konnen wir uns für alles in jeiner Art Bollkommene intereffiren.

Je uneigennütziger sich die Menschheit in uns entwickelt, desto lebhafter wird dem gebildeten Geiste das Bedürfniß eines solchen Interesse. Aber auch oh= ne, weder deutlich, noch dunkel, etwas Wollkommenes überhaupt im Sinne zu haben, können wir das Bedürfniß füh= len, uns mit freiem Wohlgefallen für etwas unbedingt zu unteressiren.

II. Das freie Wohlgefallen, mit welchem wir uns für etwas interessiren, wird ast het isch, wenn es ohne eigent= lich = theoretische, oder eigentlich = praf= tische, oder eigentlich = religiose Be= trachtung ein Gesühl entweder des freien Spiels, oder der harmonischen Entwi= ckelung, oder des idealen Emporstrebens menschlicher Krafte in einem mehr oder weniger unbestimmten Bewußtseyn er= weckt.

Das Wort Alest het isch fehlte dem gebildeten Verstande lange Zeit. Jetzt Bezeichnen wir mit diesem Worte alles Interesse und alles Wohlgefallen, das dem Geschmacke oder eigentlichen Schönheitsgefühle zum Grunde liegt. Alesthetischer Sinn oder ast het isches Gesühl ist also noch nicht der Gesichmack selbst. Es ist nur der lebendige Keim des Geschmacks. Vom Begriffe des Alesthetischen mussen wir ausgehen, um zum Begriffe des Schönen zu gelans gen. Wer beide Begriffe, wie es gezwöhnlich geschieht, verwechselt, der sins det in die Alesthetis ohne Vorurtheil keisnen Eingang.

Alle freie Geistesthätigkeit folgt in ihren bestimmten Richtungen nothwendig entweder der Idee des Wahren, oder der Idee des Guten, oder der Idee des Vollkommenen im göttlichen Sinne. Aber nicht nur das bestimmte Interesse für das Wahre, das Gute und das Vollkommene im göttlichen Sinne kann aus der freien Reslexion verschwinden;

selbst das freie Wohlgefallen, mit wels chem wir uns für das Menschlich = Woll= kommene, oder für irgend etwas über= haupt interessiren, kann von einer unbe= Rimmten Geistesthätigkeit ausgehen. Welches freie Wohlgefallen kann nun da dem menschlichen Geiste bleiben, wo er sich für etwas interessiren will ohne ei= nen bestimmten theoretischen oder prakti= schen, oder religiosen Gesichtspunkt? Nur das Alles umfassende Gefühl der Entwickelung des wahrhaft Menschlichen in ihm, das heißt, aller Kräfte, durch die er sich, ohne sei= ne Natur zu verläugnen, in's Unendli= che vervollkommnen kann. Dieses Ge= fühl nennen wir asthetisch.

Alle freie Entwickelung des wahrhaft Menschlichen in unsrer Natur ist von ei= nem Gefühle entweder des freien Spiels, oder der inneren Har= monie, oder des idealen Empor= strebens, oder von allen diesen Ge= fühlen zugleich begleitet. Was wir ins neve Harmonie nennen, ist das richtige Zusammenstimmen der Kräfte. Diese Harmonie aber kann in der menschlichen Natur nie permanent werden, weik Fortschreitung zum Vortrefflichen die Bestimmung des Menschen ist. Alle Fortschreitung zum Vortrefflichen verstert sich im Emporstreben zum Vollkoms menen im göttlichen Sinne. Also muß der Mensch mit dem Gefühle des Menschslichsten in ihm auch über sich selbst hins nichten in ihm auch über sich selbst hins aus streben. Alle diese Gefühle sind im unbestimmten Bewußtseyn asthetisch.

Last einen Menschen, dessen Sinne offen sind, dessen Gemuth von keiner Leidenschaft und keinem Kummer um= wölkt ist, und dessen Geisteskräfte nicht in thierischer Dumpsheit erstarren, mit theilnehmender Ausmerksamkeit den kom= menden Frühling begrüßen. Nehmt an, er sahe um sich her noch keine schöne Natur. Last die Felder noch in schinu=

Bigem Grau da liegen, die Baume blatz terlos wie durre Reiser da stehen; die Wiesen noch frankeln ohne neues und frisches Grun; und nirgends keime noch eine Blume. Aber die warmere Luft, die den Frühling verkundigt, dringe be= lebend auch in die Bruft des Beobach= ters dieser gewiß nicht schonen Natur. Der Himmel sei unbewolkt; die Sonne heiter. Wie wird diese Natur auf den Bevbachter wirken, wenn er weder bestimmt die Natur erforschen, noch etwas Bestimmtes aus ihr machen will, und wenn er in denselben Augenblicken an keine Gottheit deutlich denkt? Er wird sich empfanglich fühlen für etwas, das ihm noch nirgends erscheint. Das bloße Worgefühl des Frühlings wird ihn be= Mitlebend im allgemeinen geistern. Leben der Matur, und doch als denken= der Geist erhaben über sie, wird er sich seines menschlichen Dasenns freuen. Seine Gedanken und Empfindungen wer= den harmonisch in einander zerrinnen;

und doch wird er emporstreben zu etwas -Ueberirdischem, als sollte er die ganze Matur dort hinauf tragen mit fich. Gein Gefühl wird rein asthetisch seyn. Hat er aber deswegen schon Geschmack, das beißt, richtiges Gefühl für das Schone selbst? Oder wird er jemals Geschmack bekommen? Wer kann es wissen? hat doch fast jeder nicht robe, und nur eis nigermaßen nicht gemeine Jüngling asthes tisches Gefühl! Aber wie wenige, übri= gens nicht robe Manner unter uns haben Geschmack! Wie mancher Franzose hat einen sehr feinen Geschmack bei einem sehr beschränkten asthetischen Gefühle! Und ein angehender Dichter, der mit asthetischer Begeisterung die ganze Welt umfaßt, dichtet und schreibt wohl einmal sehr geschmacklos.

Nach dieser Erläuterung durch Beisspiele begreift sich leicht, warum in dem unbestimmten Bewußtseyn, das aller asthetischen Reslexion zum Grunde liegt,

bald das freie Spiel, bald das Gefüht einer harmonischen Entwickelung, bald das ideale Emporstreben die Oberhand Mit dem freien Spiele der Krafte im Bewüßtsehn fangt alle asthetische Geiftesthätigkeit an; und fie felbst hort auf, wenn dieses freie Spiel verschwin= det. Aber wo es auch in der Empfin= dung eines Mannes von Geschmack bet diesem Spiele bleibt, da ist der Gegens stand nur interessant und noch nicht schon. Das Gefühl des Schonen fangt an, wo das freie Spiel den beiden ein= zig möglichen Richtungen folgt, die eine menschliche Geistesthätigkeit nehmen kann, ohne sich eigentlich theoretisch, oder eigentlich praktisch, oder eigentlich religios zu bestimmen. Alle Geistestha= tigkeit strebt dann gesetzmäßig entweder nach harmonischer Entwickelung für den Augenblick, oder sie ist unbestimmte Fortschreitung der Reflexion bom Vor= trefflichen zum Vollkommenen, von dem Endlichen zum Unendlichen hin.

Eindruck, den es auf ein empfängliches Gemüth macht, oder auch bloß unmitztelbar in der Vorstellung, das ästhetische Bedürfniß nach allgemeinen und unveränderlichen Gesetzen des Natürlichen und Vernünftigen in einem wahrhaft menschlischen Dasenn, wo nicht unbedingt, oder doch in einer gewissen Hinscht, bez friedigt, ist schon im weitesten Sinne des Worts.

Hichtigung der Begriffe, noch ein Mal einem Jeden, wer um des Worts willen nach seinem Sprachgebrauch schon nen= nen will, was wir nicht so nennen, die volle Besugniß eingeräumt werden, es mit dem Worte zu halten, wie ihm bes liebt. Daß aber unter dem Schonen in dem Sinne, in welchem Homer, Pins dar, Sophokles, Rlopstock und Gothe dichteten, in welchem Raphael mahlte,

und in welchem der vaticanische Apoll, die Gruppe des Laokoon und die mediceis sche Benus entstanden, dasseibe zu ver= stehen sen, mas hier in dieser theoreti= schen Erklarung schon genannt wird, soll durch die ganze Ausführung dieser Idee einer Alesthetik bewiesen werden. Wenn der Grieche in diesem Sinne von Schon= heit überhaupt sprach, schloß er das Erhabene so kategorisch mit ein, daß selbst die stoische Schule in der Kunst= sprache ihrer Moralphilosophie den He= rvismus der Tugend vorzugsweise das Schone nennen konnte. Und was in Griechenland schön hieß, wird denn doch auch wohl in Deutschland so heis= fen durfen.

Das afthetische Bedürfniß, das heißt, das Bedürfniß, sich mit freiem Wohlgefallen für etwas asthetisch zu in= teressiren, ist so allgemein, wie die menschliche Natur. Aber es wird in den meisten Berhältnissen des Lebens, unter

denen die menschliche Natur sich entwis delt, entweder durch andere Bedürfniffe unterdruckt; oder es verwildert; oder es nimmt durch die Gewalt der Angewoh= nung und des Vorurtheils eine faliche Richtung; und was dann dieses robe, oder verwilderte, oder verwöhnte Be= durfniß befriedigt, vertritt gewehnlich Die Stelle des Schonen, bald bei gewis= sen Individuen, bald bei ganzen Ratio= Wer die allgemeine Gewalt des asthetischen Bedürfnisses etwa bezwei elnmochte, der beobachte die Menschen bei ihren Festlichkeiten, wo für asthetische Beschäftigung und asthetische Zerstreuung oft bis zum Uebermaße gesorgt wird.

Das Schöne, das, wie das Wahre und das Gute, beharrlich ist, und des sen wesentliche Gesetze für alle gebilderen Bilter und Zeitalter dieselben sind, würde sich also in ein Chaos von asthet tischen Phantomen auflösen, wenn der Geschmack, der es anertennt, und der

darum der einzig gute heißt, etwas dulden konnte, was den allgemeinen Gese= ten des Naturlichen und des Vernünfti= gen in einem wahrhaft menschlichen Da= seyn widerspricht. Das Natürliche, als solches, und das Vernünftige, als sol= ches, ist freilich nicht das Schone; aber die allgemeinen Gesetze des Natürlichen und des Bernünftigen sind unverander= liche Bedingungen der Möglichkeit des Schonen. Die Befriedigung des ästhetischen Bedürfnisses durch einen Eindruck, oder eine Vorstellung, ist und bleibt dasjenige, mas im unge= trübten Bewußtseyn den Ausschlag giebt, wo uns etwas als schon erscheint. Wo dieses Bedürfniß nur schwach entwickelt ist, da kann der Mensch übrigens der Matur und der Vernunft in jeder andern Hinsicht Ehre machen, nur sich keinen Geschmack erwerben. Aber wo das ästhetische Bedürfniß die allgemeinen Gesetze des Natürlichen und Vernünfti=

gen zu achten aufhört, da hebt die poz sitive Geschmacklosigkeit an.

Was denn am Ende, namlich in Beziehung auf die allgemeine Form des menschlichen Da= senns, natürlich, und in derselben Beziehung vernünftig ift, darüber wird in einzelnen Fallen in's Unendliche dies putirt werden. Aber ohne Borausse= Bung einer allgemeinen Rorm der Ita= turlichkeit im edeisten, der gebildeten Menschheit wurdigen Sinne, wurde alle Befriedigung des asthetischen Bedurinis= fes ein Spiel des Zufalls, der Gewohn= heit und des Vorurtheils senn. Und was in asthetischer Hinsicht vernünftig ist, darf wenigstens nicht jur problema= tischer gehalten werden, als, was vers nunftig überhaupt ist. Die astheti= sche Natürlichkeit ist also erwas ganz anderes als die Uebereinstimmung eines Dinges mit den augemeinen Gese= gen der Natur; und die asthetische

Wernunftigkeit ift mehr als Uebereinstim= mung mit den Regeln der Logik. Ras turlich im theoretischen Ginne ist Alles, was nach Naturgesetzen wirklich ist, also das Häßliche so gut, wie das Schone, wenn jenes, wie dieses, in der Natur eriftirt. Schon aber ift nur dasjenige in der Matur, was das afthe= tische Bedürfniß nach Gesetzen eines menschlich = natürlichen Daseyns befriedigt. Zu einem menschlich = na= türlichen Dasenn reift nicht immer das Beste heran. Mancher Andere lebt der Natur getreu, und hat doch wenig Ge= fühl für das Schone, weil er überhaupt wenig asthetisches Gefühl hat. Man= cher sehr verdorbene Mensch hat einen feinen Geschmack, weil er die Gesetze eines menschlich = naturlichen Dasenns wohl asthetisch schatt, aber nicht mora= lisch. Andre haben einen einseitigen Geschmack, weil ihre Natur selbst ein= seitig entwickelt ift. Aber in jedem menschlich = naturlichen Daseyn ist das

Naturliche mit dem Vernünftigen so un= zertrennlich vereinigt, daß Beides vol= lig Dasselbe zu senn scheint; und nur diese Vernünftigkeit ist die asthe= tische.

Die allgemeine Norm des Naturli= chen und des Bernünftigen in afthetischer Hinsicht ist der Canon der astheti= schen Vollkommenheit. Morm zu entdecken, ist Alles, was die Alesthetik als Geschmackslehre leisten Um ce aber zu leisten, muß sie immer Analyse des afthetischen Bedürf= niffes selbst bleiben, weil es ohne Be= friedigung eines solchen Bedürfnisses gar keinen Geschmack giebt, weder einen guten, noch einen schlechten. Im ge= meinen Leben nenne man immerhin gar keinen Geschmack einen schlechten Ge= schmack. Aber es bleibt doch durchaus zweierlei, ob Jemand am Geschmacklo= sen Wohlgefallen findet, weil ihn asthe= tische Vortrefflichkeit überhaupt nicht

interessirt, ober, weil sein afthetisches Bedurfniß nur irre geleitet wurde. Der Geschmack läßt sich bilden, das astheti= sche Bedürfniß läßt sich nur wecken; und wo es so fest schlummert, wie die Blume in einem verdorrten, oder zertre= tenen Reime, da vermag die Geschmacks= bildung über den Geist ungefähr so viel, wie die Pflege des Gartners über jenen Eben deswegen schadet auch die verständigste Geschmackslehre, die nur den Geschmack bilden will, und nicht zugleich das asthetische Bedürfniß weckt und belebt, leicht mehr, als sie nütt. Sie verwohnt zur Verwechselung des wahren, aus den Tiefen des innigsten Menschengefühls hervorgehenden Ge= schmacks mit dem frostigen Wohlbeha= gen, dem das Correcte und das Ele= gante genügt.

Eine Definition des Schönen überhaupt kann also nur eine schwanken= de Formel seyn, auf die sich, wenn es

zur unmittelbaren Anwendung kommt, Die Schikanirende Geschmacklosigkeit eben so zuversichtlich berufen mag, als der Geschmad. Denn wer kann das afthe= tische Bedürfniß und mit ihm das Ra= türliche und Bernünftige ausmessen durch eine Definition? Schon aber ist etwas immer nur in Beziehung auf jenes Be= durfniß. Der Begriff des Schinen ift und bleibt ein Berhältnißbegriff. Er bedeutet, wo er in der außeren Ra= tur seine Unwendung findet, immer ein Werhaltniß der Dinge zu uns, nicht ei= ne Eigenschaft eines Dinges. giebt feine Schonheit an sich. Aber in der Natur des Dinges, das uns als schon erscheint, muß freilich objec= tiv auch der Eindruck gegründet senn, durch den es das Gefühl des Schonen in uns erweckt. Metaphysische Schönheit ift fein leeres Wort. Warum sollten nicht auch hohere Geister, wenn sie asthetische Bedürfnisse fühlen, dassel= be schon finden konnen, was uns nach der Form unsers Dasenns so erscheint? Durfen wir nicht annehmen, daß, bei aller möglichen Berschiedenheit der Gin= ne, ein allgemeiner Typus der Natur= lichkeit dem vernünftigen Dasenn aller endlichen Geister zum Grunde liegt? Wie dem auch sen; wir kennen das Schone nur nach Gesetzen unfrer Da= tur. Deswegen ist auch die hochste For= mel des Schönen so unfruchtbar, weil sie vom Wesen des Raturlichen und Ver= nünftigen, so weit Beides in afthetischen Betracht kommt, nichts auffagt. Nur durch Erklärungen und durch mittelbare, den richtigen Erklarungen gemäße An= wendung der hochsten Formel des Scho= nen bekommt sie selbst erst einen astheti= schen Sinn. Wie und wodurch wird in einer edeln und gebildeten Ratur das afthetische Bedürfniß nach den unveran= derlichen Gesetzen des Naturlichen und Bernünftigen befriedigt? Das ift die Frage, von deren richtigen Beantwor=

tung der ästhetische Nutzen aller Theo= rien des Schönen abhängt.

IV. Was schön heissen soll, muß also unmittelbar interessant senn.

Daß nicht alles Interessante, auch nicht alles objectiv = Interessante, schön ist, darf wohl kaum in Erinnerung gez bracht werden. Denn der gemeinste Verstand begreift, daß nicht nur einem Jeden alles interessant ist, wosür er sich interessirt, sondern daß wir uns auch für eine Menge Dinge ohne alle Veziez hung auf das Schöne nach den allgemeiz nen Bedingungen des menschlichen Dazsens interessiren müssen. Was ist dem denkenden Geiste interessanter, als das Wahre? Was sollte uns Allen interesz santer seyn als das Gute?

Aber auch nicht alles, was in asthez tischer Hinsicht interessant heissen darf, ist in seiner Art schön. Interessant in ästhetischer Hinsicht ift Alles, was die Aufmerksamkeit afthetisch beschäftigt, auch wenn es ihr nicht einmal eine be= stimmte Beschäftigung giebt, noch we= niger das asthetische Bedürfniß nach all= gemeinen Gesetzen des Natürlichen und Bernünftigen befriedigt. Berwechselung des asthetisch = Interessanten mit dem Schönen ist der ewige Fehler aller De= rer, die asthetisches Gefühl haben, aber keinen Geschmack. In einen entgegen= gesetzten Fehler verfallen überreife Ge= schmäckler, denen nichts mehr gefallen kann, als was durch subtile, nur ihnen und ihres Gleichen empfindbare Runft= lichkeit und studirte Absichtlichkeit ge= fallt, und was erst herausgegrübelt werden muß, um selbst ihnen empfind= bar zu werden. Ohne Zweizel unter= scheidet sich eine blendende Schonheit, die in das Auge springt, aber bald er= mudet, von der innigen Schonheit, die fich erst vor unsern Augen zu entwickeln scheint, wenn wir bei dem schonen Ge=

genstande verweilen. Je hoher ästhetische Bedürfniß cultivirt ist, desto mehr verlangt den aufmerkenden Geift nach einem Reichthum an Zartheit und Innigkeit, die um so weniger in das Auge springt, je tiefer sie in das Innere des Gemuths eingreift, wo allein ihre Heimath ift. Aber dann geht das afthe= tische Wohlgefallen in ein theoretisches über, wenn die Einsicht, nicht mehr der Gindruck, entscheidet. Das asthetische Bedürfniß unterscheidet sich dadurch me= sentlich von dem theoretischen, daß es durch Einsicht nicht befriedigt wird. Nur da ist rein asthetische Vortrefflich= keit, wo die Wiffenschaft verstummt. Selbst wo ein vollendetes Kunstwerk, 3. B. ein Gemählde von Raphael, dem Gefühle immer stärker zuspricht, je mehr es zugleich dem Verstande sagt, muß doch der Verstand nur Dollmetscher deffen senn, mas das Gefühl verlangt. Mit dem' moralisch = Interessanten darf das asthetisch = Juteressante eben so me=

nig verwechselt werden. Db das Schös ne das moralische Gefühl beleidigen kann, wird sich bald bestimmter zeigen.

Dem Interessanten widerspricht be= stimmt das Triviale. Trivial, im ästhetischen Sinne, ist Alles, was nicht unmittelbar die freie Aufmerksamkeit asthetisch beschäftigt. Schöne Triviali= tat, oder, mas ungefähr daffelbe sagt, uninteressante Schonheit ist also ein un= gereimter Begriff. Aber dem rohen Be= dürfnisse erscheint leicht etwas trivial, was nur nicht blendend und grell ift. Das unnatürliche oder verkünstelte Be= durfniß verschmaht dagegen oft das Schönste als trivial, wenn es nicht selt= sam wunderlich, und unerhort ift. Die allgemeinen Gesetze des Natürlichen und Vernünftigen beschränken die ästhetischen Launen, wo richtiges Gefühl für das Schone entscheidet; aber es giebt eine triviale Natürlichkeit, die auch oft genug in der Kunst, z. B. in deut= Schen Luftspielen figurirt; und selbst das Wernünftigste ist in afthetischer Hinsicht trivial, sobald es entweder alltäglich ist und sich von selbst versteht, oder über= haupt die Aufmerksamkeit nicht asthetisch beschäftigt.

Dem Interessanten im afthetischen Sinne widerspricht eben so bestimmt das Ekelhafte, sowohl das unmittelbars Ekelhafte, das die freie Aufmerksamkeit entweder physisch, oder moralisch zu= rückstößt, als das Langweilige, das durch die Dauer des trivialen Eindrucks ungefahr dieselbe Wirkung thut. Was die Sinne beleidigt, kann also umnog= Lich schon senn, es erscheine übrigens in seiner Art dem prufenden Verstande noch so vollkommen. Aber auch was das moralische Gefühl unmittelbar zurück= stößt, kann ummöglich schon senn. Das unmittelbar = Efelhafte überhaupt ist es denn auch, mas mit einem andern Ma= men das Häßliche heißt. Hier zeigt

sich aber auch schon deutlich die Abhan= gigkeit des Geschmacks von den zufalli= gen Bedingungen der menschlichen Gul= tur. Denn wo ist in der physischen und meralischen Welt das Ekelhafte, an das sich der Mensch unter gewissen Umstan= den nicht gewöhnen konnte? Darum sett Empfanglichkeit für das Schone, das allein diesen Ramen gang verdient, Gultur der Sinne und des moralischen Ges fühls nach den allgemeinen Gesetzen des Maturlichen und des Bernünftigen, und folglich des Edeln im menschlichen Da= senn überhaupt, voraus. Aber auch nach diesen Gesetzen laßt sich der Unter= schied zwischen Cultur und Verzärtelung der Sinne nicht mit durchgreifender Ge= nauigkeit deduciren. Demhoch cultivirten Althenienser im Zeitalter des Sophofles ekelte-nicht vor den eiternden Wunden des leidenden Philoklet auf dem Thea= ter. Zeigen durste vermuthlich der Phi= lotlet des Sophokies diese Wunden auch atheniensischen Publicum nicht.

Würde aber unser modernes Publicum, wo es auf Geschmack Anspruch macht, dulden, daß dieser Philoklet auf dem Theater von seinen Wunden auch nur mahlerisch sprache, indem er jammernd seine physischen Schmerzen beschriebe und daß die Beschreibung und Darstel= lung dieser physischen Schmerzen von dem Dichter benutzt ware, das morali= sche Pathos des Trauerspiels zu ver= starken? Wer hat hier nun Recht, das moderne Publicum, oder das atheniensi= sche? In einem Lande, wo jeder Bur= ger Soldat war und Erinnerungen vom Schlachtfelde auch zu seinen asthetischen Freuden mitbringen konnte, mußte der Geschmack anders entscheiden, als bei uns, wo einem ansehnlichen Theil des Publicums übel wird, wenn er Blut fieht. Man hat viel declamirt gegen die spanischen Stiergefechte. Der physische Etel wenigstens, den sie, nach den For= derungen einiger Kritiker bei jedem ge= bildeten Publicum erregen sollten, ift

sehr problematisch. Moralischen Ekel muß freilich bei Jedem, deffen innere Bildung nicht mißlungen ift, ein Spiel erregen, in welchem mit Menschenblute gespielt wird. Mißlungen war von ei= ner sehr bedeutenden Seite die Cultur der alten Romer; sonst hatten sie an den morderischen Gladiatorenspielen fei= nen Geschmack finden konnen. Aber wie die alten Romer, so hatten in den neueren Zeiten auch die Spanier einen guten Theil ihres moralischen Gefühls dem militarischen Heroismus geopfert. Die Spanier hatten es in dieser Fertig= keit nicht ganz so weit, wie die Romer, gebracht, weil sie Christen waren. Da= für aber fanden sie Geschmack an den geistlichen Henkersfesten, an welchen, dem spanischen Christenthum zu Ehren, Ungläubige und Reter brannten. Was war denn dieß nun für eine Art von Ge= schmack? Doch wohl nicht der gute, der einzig so heissen soll. Es war ein ver= wildertes und verwöhntes asthetisches

Wo durch Rohheit, oder durch Abstumpfung und Verkünstelung der Sinne und des moralischen Gefühls das physsisch, oder moralisch Ekelhaste aushört, ekelhaft zu seyn, das asthetische Bedürfsniß aber übrigens nicht ruht, da entsteht

warnen.

4111111-11111111

der afthetische Cynismus. giebt einen roben Conismus dieser Art, und einen hoch cultivirten. Jener bat das Hanswursttheater für den Pobel ge= grundet; dieser hat die geistreiche Db= sconitat so boch gesteigert, daß er ihr neuerlich gar das Gewand der Heiligkeit umi)angen konnte. Wie sollen wir nun gar die schmutzigen Producte des mahren Genies nennen? Ist nicht die komische Poesie des Aristophanes auch in ihren schaamlosesten Neckereien wahre Poesie? Sind also diese Meckereien nicht schon? Nein, nichts Schmutiges ist schon für Rein Wohlgefallen am Schmutzi= gen verträgt sich unmittelbar mit Befrie= digung des afthetischen Bedürfnisses nach den hochsten Gesetzen des Natürlichen und Bernünftigen. Alles, mas ernst= haft die moralische Delicatesse beleidigt, folglich auch Alles, was ernsthaft den zarten Schleier zerreißt, den das moras lische Gefühl um den Genuß der physis schen Wollust webte, ist ekelhaft. Aber

die komische Schönheit ist nur eine indirecte Schonheit. Davon zu seiner Zeit mehr. Der komische Wit hat im Gebiete des Schinen große Vorrechte. Er darf sich unter gewissen Bedingungen den kecksten Muthwillen erlauben, so lange es nur auf keine Art ernsthaft da= mit gemeint ift. Dann wird anch wohl das Schmutigste als Bedingung der Möglichkeit eines genialischen Muth= willens interessant im afthetischen Gin= ne, und durch witige Darstellung schon. Die ift aber auch dann, z. B. in den Lustspielen des Aristophanes, der unreine Stoff, mit dem gespielt wird, schon; nur die Darstellung ist es.

Alle ernsthafte und wirkliche Beleidis gung des moralischen Gefühls ist Geschmacklosigkeit. Man kann also das Schöne nicht geschmackloser verkennen, als, wenn man das Moralische von dem Aesthetischen in der wirklichen Empfinstung des Schönen eben so schulgerecht werk der Begriffe. Allerdings thut es Moth, besonders die deutsche Gutmüsthigkeit vor der alten Verwirrung der Begriffe des Schönen und des Guten zu warnen. Das Gute an sich mag immershin aus der asthetischen Restexion versschwinden. Aber Beleidigung des mozralischen Gefühls ist gewaltsame Aufresgung eben dieses Gefühls, das dann aus der empörten Brust alle asthetische Heitersche Heitersche Feiterkeit verscheucht.

Endlich muß man bei der Schätzung des Interessanten im Verhaltuiß zum Schönen nicht vergessen, daß vieles an sich widerlich ist, was in Verbindung mit einem Ganzen interessant, und durch die Art dieser Verbindung in die Schön= heit des Ganzen verslochten seyn kann. Nur hat dann die Möglichkeit der asthe= tischen Veredelung des Widerlichen ihre Grenzen. Ekelhaft ist und bleibt an mehreren, sonst gut gearbeiteten Eruci=

fixen und Darstellungen des gekrenzigten Christus in Gemalden die grelle Verren= Kung der Glieder durch die schmerzhafte Dehnung des gekrenzigten Körpers.

V. Nichts ist schon, was nicht, indem es unmittelbar interessirt, in einem freien Reflexionsgefühle unmittelbar die Einbildungskraft beschäftigt.

Bis hieher war in unster Analyse des Schönen noch von keiner Seelenkraft besonders die Rede. Denn das aftheti= sche Bedürfniß entspringt nicht aus die= ser, oder jener Seelenkraft. Es geht unmittelbar und ursprünglich aus der Vereinigung aller Seelenkrafte in einer unbestimmten, nach einer gewissen Bestimmtheit strebenden Geistesthätigkeit hervor. Wenn wir nun schön nennen, was nach den allgemeinen Gesetzen des Natürlichen und Vernünftigen in einem wahrhaft menschlichen Daseyn das asthe=

tische Bedürfniß befriedigt, so ergiebt sich aus der psychologischen Amalyse die= fes Bedürfnisses, daß unter allen Gee= Tenkraften vorzüglich die Einbildungs= kraft thatig senn muß, wo wir astheti= sche Befriedigung suchen, und wo wir fie finden. Wie weit die transcendenta= ten Functionen der Einbildungsfraft bei der Empfindung des Schonen in Betracht kommen, untersucht die Aesthetik nicht. Auch ist hier noch nicht die Rede von der Runftlerphantasie, als einem Vermögen Abgesehen der asthetischen Erfindung. von allen Erfindungsgaben, muß die Einbildungsfraft auch bei dem bloßen Genuffe des Schonen beschäftigt senn, weil anders keine Empfanglichkeit für das Schone möglich ift. Jean Paul Richter hat in seiner Vorschule der Ales sthetik zuerst auf diese passib scheinende Kunction der Einbildungskraft aufmerk= sam gemacht; aber er hat durch den Eis genfinn seiner neuen Terminologie in der Unterscheidung der von ihm so ge=

nannten Einbildungskraft und der von ihm so genannten Phantasie seiner Lehre geschadet?

Was man überhaupt Imagination ober Einbildungsfraft nennt, ift ur= sprünglich nichts anders, als die Gei= stesthätigkeit selbst in allen ihren unbe= stimmten Functionen, oder, was unge= fahr daffelbe sagt, in dem zufälligen Durcheinanderfallen und Zusammentref= fen der Vorstellungen. Wo zusammentref= fende Vorstellungen sich in einer bestimm= ten Hinsicht als nothwendig einander verbinden, da wird die Vor= stellungsreihe unmittelbar bestimmt ent= weder durch Naturnothwendigkeit oder durch Vernunftnothwendigkeit. Da ist das Reich der Erkenntniß. Aber auch jeder Trieb kann die Reihe der Porstellungen so determiniren, daß die Geistesthätigkeit bei gewiffen Spielen beharrt. Die zufällig zusammentreffen= den Vorstellungen bleiben dann in einer

durch diesen Trieb bestimmten Berbin= dung beisammen. Go entstehen Pro= ducte der Einbildugsfraft, die eben deßwegen alle als willkührlich er= scheinen muffen, weil es ein Trieb ift, was sie zu einem bestimmten Dasenn her= vorrief. Wo gewiffe Producte der Gin= bildungsfraft schon in ihrer Entstehung den Charafter der Nothwendigkeit anneh= men, z. B. in der Construction der geo= metrischen Figuren, da ist es die Wer= nunft, die ihnen unmittelbar durch ein ursprüngliches Erkenntnißgesetz, deffen Analyse der Transcendentalphilosophie zukommt, diesen Charakter ertheilt. Da fangt auch sogleich Wissenschaft an, und das Spiel hat ein Ende. Das Reich der Einbildungskraft aber ist so groß, als das Reich der Möglichkeit willkürlis der Combinationen. Es giebt also eine bloß animalische Ginbildungs= kraft, von welcher auch der Wurm auf der untersten Stufe des Lebens fei= nen Antheil empfangen haben muß, weil

er empfindet und strebt. Auch in der menschlichen Natur tritt zuweilen nur Diese animalische Einbildungsfraft her= vor, z. B. als Einbildungsfraft des Schmeckers, der leckere Speisen wit= tert. Aber menschliche Einbildungstraft ist menschliche Geistesthätigkeit in allen ihren unbestimmten Functionen. Ihr Reich ist so groß, als das Reich der Möglichkeit menschlicher Gedanken und menschlicher Triebe. In der wunderba= ren Bereinigung mit der Bernunft er= scheint die Einbildungstraft selbst als etwas Höheres und fast Göttliches im Menschen. Da heißt sie dann im ho= heren und vorzüglicheren Sinne Gin= bildungsfraft; oder, wenn man lieber will, Phantasie. In dieser Bereini= gung ist sie Erfindungsvermogen, Dich= tungsvermögen, menschliche Schöpfer= Kraft, und im Bewußtseyn des reinsten Emporstrebens der denkenden Natur zum Vollkommenen gleichsam eine zweite Seele des Menschen. Da vereinigt sie

das Sichtbare mit dem Unsichtbaren, das Vergängliche mit dem Ewigen, nach Geseizen, von denen im Buche der erstennbaren Natur nichts geschrieben steht. Ein Maler könnte die Phantasie auf diesser Stuse darstellen als eine schwebende Göttinn, die im Sonnenglanze durch Wolken dringt, und in der einen Hand eine Weltkugel halt, in der andern zwei Schlüssel, als Symbole der Macht, dem Menschen einen Himmel zu öffnen, und eine Hölle.

Nach dieser psychologischen Digressson, die durch den Zusammenhang uns ser ästhetischen Untersuchungen nothe wendig wurde, läßt sich der Antheil, den die Einbildungskraft auch am bloßen Genusse des Schönen hat, nicht verkensnen. Es giebt überall keinen bloß passiven Geschmack. Denn wenn gleich durch das Schöne das ästhetische Gefühl fixirt und bestimmt wird, so würde doch dieses Gefühl aufhören,

ästhetisch zu senn, sobald das empfan= gende Gemuth ruhte; denn nur unter der Bedingung eines freien Spiels, oder einer harmonischen Entwickelung, oder eines idealen Emporstrebens menschlicher Rrafte in einem unbestimmten Bewußt= senn, also nicht ohne Einbildungsfraft, ist ein asthetisches Wohlgefallen möglich, Dieses freie Wohlgefallen setzt freie Re= flexion voraus. Die freie Reflexion aber darf nicht in ein formliches Urtheil über= gehen, wenn sie asthetisch bleiben, nicht theoretisch werden soll. Die Vernunft felbst wirkt also nur als Einbildungs= Kraft in der asthetischen Reflexion; und der Geschmack ist ein freies Reflexions= gefühl, in welchem die Einbildungsfraft nothwendig den Genuß begleiten muß, weil dieser Genuß sonst sich selbst auf= Aber bildend und schöpferisch darf die Einbildungskraft nicht mitwir= ken, wenn wir das Schone in der Wahr= nehmung empfinden wollen, wie wir es finden. Im schönen Phantasiren ver= schwindet das Schone außer uns. So
tragen phantasirende Kunstschwarmer zu=
weilen das Schone aus ihrer Phantasie
in die Gegenstände hinein, und finden
es dann sehr bequem in den Gegenstän=
den wieder. Der kalte Kenner lächelt
dazu, und wird vor lauter Kennerschaft
zuweilen so kalt, daß ihm die höchste
Schönheit entschlüpft, weil er sie bloß
passiv und über, diese Passivität rason=
nirend, ohne Hülse der Einbildungskraft,
in sich ausnehmen will.

stand ift, desto starker nimmt er die mitmirkende Einbildungskraft beim ruhig=
sten Genusse des Schonen in Anspruch.
Wenn dann der freie Geist von der Betrachtung eines solchen Gegenstandes zu
sich selbst zurückkehrt, lebt er in einer
schoneren Welt, nicht bloß in der
Erinnerung an den schonen Gegenstand,
für den er sich unmittelbar interessirte.
Die Einbildungskraft setzt dann ihr be-

gluckendes Spiel in denselben Richtunz gen fort, die sie durch den Eindruck em= pfing. Aber nicht mehr durch den Einz druck gefesselt, verbreitet sie sich frei über Alles, was den Sinnen schmeichelt, und dem Herzen gefällt.

VI. Auf die bestimmtere oder unbesstimmtere Befriedigung des asthetischen Bedürfnisses nach den allgemeinen Gesesten des Natürlichen und Vernünftigen in einem wahrhaft menschlichen Dasenn gründet sich der Unterschied zwisschen regelmäßiger und unresgelmäßiger Schönheit.

Der gute Geschmack heißt eben dars um der gute, weil er unveränderlichen Gesetzen des Natürlichen und Vernünfstigen folgt. Ein Gesetz in eine Verstans desformel gefaßt, heißt eine Regel. Regelmäßigkeit scheint also eine urs sprüngliche Bedingung der Schönheit zu senn. Auch hat man sie oft genug für

die Schönheit selbst angesehen. dem Regelmäßigen in der Schonheit ei= nes Kunstwerks hat wenigstens die frans zosische Kritik fast immer zuerst gefragt. Auffallende Regelmäßigkeit ist der Cha= rakter der franzosischen Gartenkunst; die Anlage eines franzosischen Trauerspiels hat sehr viel Alehnliches mit der Unlage eines franzosischen Gars tens. Der franzosische Geschmack beruft sich auf den griechischen. Die griechis sche Schönheit hat auch unverkennbar einen mehr oder weniger hervorspringen= den Charakter der Regelmaßigkeit. Also hatte der franzosische Geschmack am Ende Recht? Es gabe keine unregelmäßige Schonheit, und nur ein barbarischer Geschmack konnte sich am Unregelmäßis gen ergoten?

Allerdings wurde Regelmäßigkeit ei= ne ursprüngliche Bedingung der Schön= heit seyn, wenn sie eins mit Gesetzmä= Bigkeit ware. Aber eine Regel ist, wie

schon gesagt, nur die logische Form eines Gesetzes. Das Gesetz selbst ge= bort unmittelbar entweder der Natur, oder der Vernunft an, die fich selbst ur= sprünglich als lebendige Kraft, nicht als einen Behalter von Regeln findet. Daß der gute Geschmack den Gesetzen des Maturlichen und Bernünftigen in einem wahrhaft menschlichen Dasenn folgt, bes weiset noch keinesweges, daß er diesen Gesetzen nur da folgt, wo sie als Regeln dem Berstande gegenwartig werden, oder, wo etwas so auf uns wirkt, daß wir Regelmäßigkeit wahrnehmen, oder wahrzunehmen glauben. Ein Gegens stand erscheint uns als regelmäßig, wenn wir an ihm einen Inbegriff von susammeustimmenden Berhaltniffen nach einem Princip der Ginheit deutlich erken= nen. Wenn dann auch der Verstand die Regel selbst nicht deutlich denkt, so schwebt sie ihm doch in der deutlichen Wahrnehmung so bestimmt vor, daß 3. B. die symmetrischen Proportionen

eines schönen Gebäudes von dem Auge nicht gemeffen werben konnen, ohne daß der Verstand die Regel der geometrischen und arithmetischen Berhaltniffe aufzu= fassen sucht, über die das Augenmaß entscheidet. Das Regelmäßige heißt da= her auch das Ordentliche; denn der Verstand oder das Vermögen der Regeln Stiftet die Ordnung. Der Charafter der Regelmäßigkeit überhaupt ift Berftan= descharafter. Wo aber nur der Ver= stand Befriedigung findet, da ist das Wohlgefallen, das wir empfinden, theoretisch, und nicht asthetisch. wurde der Begriff einer afthetischen Re= gelmäßigkeit, amfatt die Schonheit felbft zu bedeuten, sich selbst aufheben, wenn nicht eben das intereffante Schwanken zwischen Empfindung und Begriff in der Wahrnehmung des Regelmäßigen die Aufmerksamkeit asthetisch unterhielte. Es giebt also ohne Zweifel eine regel= maßige Schönheit, der dieser Rame um so bestimmter gebührt, je proportionirter

ein afthetisches Ganzes in allen seinen Theilen erscheint. In einem regelmässig schönen Kunstwerke stellt sich der Berstand des Künstlers asthetisch dar. Selbst die regelmäßigen Werke der Nastur erscheinen als Producte eines sich selbst darstellenden Naturverstandes, und diese Regelmäßigkeit ist wenigstens die Grundlage der höchsten Schönheit der menschlichen Gestalt, an welcher kein Wolk jemals mit so entschiedener Liebe hieng, als die alten Griechen.

Aber kein griechischer Geschmack soll und unempfänglich für die unregelmäßisge Schönheit machen, in welcher der Verstandescharakter mehr oder weniger verschwindet. Denn wenn es keine unsbestimmte Befriedigung des asthetischen Bedürfnisses gabe, würde es auch keine bestimmte geben. Bestimmte Befriedisgung des asthetischen Bedürfnisses nach Gesetzen des Natürlichen und Vernünfztigen sindet nur da statt, wo auch dem

Werstande nichts zu wünschen übrig bleibe. Denn der Werstand dringt durch das Res flexionsgefühl, das ohne ihn nicht ents ftehen konnte, mit feinen Forderungen um so bestimmter hervor rie weniger et sich überhaupt das lette Wort nehmen läßt, wo der Mensch mit völliger Bes sonnenheit empfindet. Aber wo der Berstand das lette Wort behalt, da ver= schwindet das Alesthetische in der Refles rion. Darum muffen selbst die regelmas fig schönen Werke der Ratur und der Kunst wie durch eine natürliche Magie verstandesmäßig die Einbildungsfraft beschäftigen, die zu dem Bestimmten immer noch etwas Unbestimmtes hinzus fügt, und nur dadurch in's Unendliche thatig ift. Die regelmäßige Schonheit selbst deutet also auf eine unregelmäßige hin, die nicht in deutlicher Beziehung auf eine Regel, und doch nach unver= anderlichen Gesetzen des Maturlichen und Bernünftigen in einem wahrhaft mensch= lichen Dasenn empfunden wird. Selbst

Die regelmäßigste Poesie verlangt etwas von dem, was man lyrische Unordnung nennt, also einen Anstrich von Unregel= mäßigkeit. Der Triumph der unregels maßigen Schonheit aber ift die Befriedi= gung des afthetischen Bedürfniffes durch eine schöne Landschaft. Denn wer hat noch je die Regel angeben konnen, nach welcher Felsen, Baumgruppen, Gewas= fer und Wolken ohne alle geometrische und arithmetische Bestimmtheit ein schos nes Ganzes bilden? Wenn man den Griechen asthetische Einseitigkeit vorwer= fen darf, so zeigten sie diese Einseitig= keit in der Vernachlässigung der Land= schaftsmalerei und der mit ihr verwand= ten-Landschaftsgartenkunst. Durch die herrschende Liebe zur Schönheit der menschlichen Gestalt waren sie an asthe= tische Regelmäßigkeit so gewöhnt, daß fie der unregelmäßigen Schönheit nicht Gerechtigkeit genug wiederfahren ließen. Die neueren Nationen, die unter ganz anderen Sitten zur asthetischen Cultur

heranreiften, fühlten bald das Bedürf= niß des Unregelmäßigen in der schönen Kunst sowohl, als im Genusse der scho= nen Natur. Von der Schönheit der menschlichen Gestalt wurde ihr Geschmack zwar auch angezogen. Aber außer dem Gesicht und den Handen erblickten sie ja nach den Gesetzen der neueren Sittsam= keit nicht leicht einen Theil des menschli= chen Korpers unverhüllt. Mit dem Ber= hüllten spielte die Phantasie vielleicht desto wollustiger, aber ohne Gewinn für den Geschmack. Ihnen genügte also auch in ihrer Poesie die lyrische Unord= nung der Griechen nicht. Sie suchten romantische Verschmelzungen des Heterogenen, als wollten sie, um ihr afthetisches Bedürfniß zu befriedi= gen, der alten Regelmäßigkeit spotten. So entstand die üppige Mischung des Komischen mit dem Feierlichen in der italienischen Ritterepopoe, so entstand die spanische Comodie; so schuf sich der moderne Geist im sentimentaleren Rorden

von Europa das Humoristische in seinen natürlichen und idealen Formen. Aus denselben Ursachen hob sich die Land= schaftsmalerei und die Landschaftsgar= tenkunst.

Wo die Tendenz zur unregelmäßigen Schönheit die Oberhand gewinnt, da ift freilich die Verwechselung des wahrhaft Schonen mit dem bloß Intereffanten schwer zu vermeiden. Aber auch das unregelmäßig Schone unterscheidet sich dadurch von dem bloß Interessanten, daß es im Grunde unter denfelben Gefe= Ben, wie das regelmäßig Schone, steht, nur ohne bestimmtes Bewußtsenn der Beziehung auf eine Regel. Ge ver= liert sich unablässig in das bloß Intes ressante; aber ein richtiger Geschmack sorgt dafür, daß es sich nicht zu weit verliere. In einem kalten Verftandess jahrhundert würde das afthetische Gefüht vielleicht ganz absterben, wenn es nicht durch romantische Röpfe, denen die

schönste Regelmäßigkeit zu kalt und zu nüchtern ist, von Zeit zu Zeit wieder aufgeregt würde. Dem deutschen Alesthetiker ziemt es besonders, das deuts sche Genie von dieser Seite nicht zu verkennen. Aus diesem Gesichtspunkte muß man auch einen Theil des deutschen After = Geniewesens betrachten, durch das sich wenigstens die Phantasie Lust macht, wenn sie besorgt, ihre afthetische Freiheit ganz an den kalten Verstand zu verlieren.

vII. Vollkommene Schönheit ver=
einigt in sich eine schöne Form, d. i.
einen schönen Inbegriff reiner Verhalt=
nisse mit einem mehr oder weniger bestimmten Ausdrucke interessan=
ter Gefühle und Gedanken.

Form und Ausdruck waren von jeher die beiden Gesichtspunkte, nach denen der natürliche Geschmack unmittelbar entschied, und nach denen sich die unbe-

fangene Kritik vrientirte, es mochte ein Naturgegenstand, oder ein Kunstwerk senn, was das afthetische Bedürfniß befriedigen sollte. Aber in den Schulen, wo die Alesthetik mit Unterwerfung des Geschmacks unter wissenschaftliche Mei= nungen anfing, vernichtete man das Schöne in Begriffen gewöhnlich dadurch; daß man die vollkommene Schönheit auflösete, um eins ihrer Elemente aus dem andern, also auch entweder den Ausdruck aus der Form, oder die Form aus dem Ausdrucke zu deduciren. entstanden in Deutschland zuletzt gar die streitenden Parteien der asthetischen For= matisten und der Sentimentalisten.

Form heißt überhaupt ein Inbegriff von reinen Verhaltnissen oder Beziehun=
gen, die als solche erwogen werden.
Neber den asthetischen Werth reiner Ver=
haltnisse entscheidet der Geschmack auf so mancherlei Art, als die asthetische Em=
pfanglichkeit ursprünglich verschiedene

Modificationen annimmt. Er entscheidet nach optischen Gesetzen über die Schon= heit geometrischer Verhältnisse in Umris= sen und sichtbaren Proportionen. Nach akustischen Gesetzen bestimmt sich die Schönheit der musikalischen Form in rei= nen Verhältnissen von Consonanzen. Die Schönheit der Form eines Gedichts be= ruhet auf gar vielen Werhaltniffen, un= ter andern auch auf Sylbenmaßen und Aber der allgemeine Begriff Reimen. der asthetischen Form umfaßt auch Alles, was Composition, asthetische Anordnung' und innere Beziehung heißt, wenn diese Beziehung nur als solche erwogen wird. Daß es nun ein afthetisches Wohlgefale Ien giebt, das entweder allein, oder doch vorzüglich, von der Reflexion auf die Form ausgeht, der Gegenstand die= ses Wohlgefallens mag ein Werk der Matur, oder ein Kunstwerk fenn, läßt sich eben so wenig bezweifeln, als, daß in allen Reflexionsgefühlen der denkende Geist Verhaltnisse sucht und findet.

Warum aber gewisse Verhältnisse das asthetische Bedürfniß nach den Forderun=
gen des guten Geschmacks in einer be=
stimmten Hinsicht befriedigen, anders Verhältnisse trivial, oder gar widerlich sind, soll in dem folgenden Capitel un=
tersucht werden.

Aber mit dem bloßen Formalbegriffe des Schönen kommt die wahre Aesthetik nicht weit. Der menschliche Geist im freien Spiele seiner Krafte, im Gefühle einer harmonischen Entwickelung dieser Kräfte, und im idealen Emporstreben nach dem Vollkommenen, sucht überall ein Leben, dem seinigen ahnlich. Das asthetische Bedürfniß beseelt in der Vor= stellung die ganze Natur. Je inniger dieses Bedürfniß, desto bestimmter will der menschliche Geist sprechen mit Allem, wofür er sich interessirt. Was also das ästhetische Bedürfniß ganz befriedigen soll, muß uns noch durch etwas anderes interessiren, als durch den bloßen Inbe=

griff von Verhältnissen, die unmittelbar gefallen, und durch die unbestimmte An= deutung, die schon in diesen Berhaltnis= sen liegt. Je mehr es uns dann sagt, oder zu sagen scheint, desto aus= drucksvoller ist die Schönheit. Je vollkommener der schöne Gegenstand in allen seinen Berhaltnissen ist, desto le= bendiger geht die Form in den Ausdruck, und der Ausdruck wieder in die Form über. Wöllig ausdruckslos ist nichts in der ganzen Matur. In jeder schönen Form selbst liegt gleichsam eine Vorbe= deutung des eigentlichen Ausdrucks. Alber wir nennen doch die Schönheit ausdruckslos, wenn uns der schone Ge= genstand außer der unbestimmten Andeu= tung, die schon in seiner Form liegt, nicht viel mehr, als gar nichts Inte= ressantes sagt, wie z. B. manches schon proportionirte Menschengesicht, man= ches hochst elegante Reimwerk, und so manche musikalische Composition, der man, wie Fontenelle jener Sonate, zu= rufen möchte: "Que me veux-tu?"

Berwechselung des Ausdrucksvollen mit dem Schönen in der Schätzung der Runstwerke ist der gemeine Fehler des nordischen, besonders des deutschen Ge= schmacks, obgleich der deutsche Musikus Telemann der Meinung gewesen senn foll, daß sich auch ein Thorzettel recht gut in Musik setzen laffe. Gelbst der ge= meinste und alles asthetische Gefühl ver= schenchende Ausdruck wird unter uns leicht vortrefflich gefunden, sobald er nur rührt, oder erschüttert. Man ein= pfindet dann sehr richtig, daß die schone Runst ohne die Kraft, zu rühren und zu erschüttern, nur zum Theil schone Runft ware. Aber man verkennt den aftheti= schen Werth des Ansdrucks schon da= durch, daß man nur das Rührende und das Erschütternde für das mahrhaft Aus= brucksvolle halt. Die Italiener nennen fehr richtig den Styl, in welchem Ras

phael malte, vorzugsweise den ausz drucksvollen Styl (stile espressivo). weil man in einem Gemalde von Ra= phael nicht leicht einen Zug finden wird, der nicht von interessanter Bedeutung ware, obgleich das Rührende und Er= schütternde diesem unübertroffenen Runft= ler gewiß nicht das Liebste in der Kunst war. Raphael verfolgte den größeren Gedanken, durch schone Darstellung menschlicher Gestalten in interessanten Situationen das Ganze der menschlichen Geele aufzuschließen, dem Blicke den Zugang in die Tiefen des Herzens zu öffnen, und das innerste Leben des Gei= stes zu offenbaren. Daher die unendli= che Fülle des Ausdrucks in Raphaels Gemalden. Aus ihnen kann man zu= gleich auf das bestimmteste lernen, was den asthetischen Ausdruck von dem ge= meinen unterscheidet. Denn der Aus= druck ist immer gemein, sobald er nicht für das asthetische Gefühl interessant ist. Auch die Bestimmtheit oder die Starke

des Ausdrucks ist nicht immer ein Merk= mal der asthetischen Bollkommenheit des= selben. Gedankenlose Starke des Aus= drucks ist asthetische Schwäche. Aber kalte Gedanken sind in asthetischer Halte Gedanken sind in asthetischer Hinsicht auch nicht mehr, als geistlose Empfindungen, werth.

Einen ganz eigenen Reit hat der afthetische Ausdruck des erloschenen und des erloschenden Lebens, wenn kein sinnlicher Widerwille und keine moralische Erschütterung starker wirken, als das asthetische Gefühl. Der Anblick eis nes schonen Todten, oder einer schonen Ohnmachtigen, fordert eben durch den Mangel des Lebens die Einbildungskraft auf, der Natur zu Hülfe zu eilen, und durch Bilder des Lebens das Erstorbene wieder zu beseelen.

Von der reinsten Bestimmtheit des Ausdrucks bis zur völligen Un= bestimmtheit ist oft gar nicht so weit, als

man glauben mochte. Denn bas Be= stimmte hört überhaupt, wie wir schon gefunden haben, auf, asthetisch zu senn, wenn die Reflexion darüber sich nicht in das Unbestimmte verliert. Aber ein gar ju unbestimmter Ausdruck zerstreuet ent= weder die asthetische Restexion, oder er leitet sie auf die bloße Form hin. Man= che schöne und keinesweges ausdruckslose Mnsik, verliert sehr viel durch eine sol= che Unbestimmtheit, und beinahe scheint es, als konne nur durch Starke und Tiefe des Ausdrucks eine Art von Be= stimmtheit in der Musik erhalten werden. Die Malerei hat einen schweren Kampf mit dem Unbestimmten in Landschaftsge= malden. Und doch gehört zur vollkom= menen Schönheit einer Landschaft, in ber Matur so gut, wie im Gemalde, wesentlich das Ausdrucksvolle, durch welches ein heiterer Himmel ganz anders zu uns spricht, als ein bewolkter, eine alte Eiche anders, als eine schlanke Pappel, ein Schiff im Sturme anders,

als eine friedlich weidende Heerde. Die richtige Behandlung des unbestimmten Ausdrucks in der Landschaftsmalerei setzt eine selt ne Zartheit des Gefühls voraus. Kein Studium kann da nach= helsen. Der wahre Landschaftsmaler muß durch leises Mitgefühl in das un= bestimmte Leben der Natur, von dem er sich keine theoretische Rechenschaft geben kann, eingedrungen seyn, wie Claude Lorrain.

Alles Mitgefühl ist im Grunde mostalischen Ursprungs. Sobald es aber ganz bestimmt als moralisches Gefühl wirkt, schlägt es die asthetische Restestion nieder. Aus der Verwechselung des moralischen Ausdrucks mit dem asthetischen, besonders wo das Kührens de den Ausschlag giebt, entsteht die falsche Sentimentalität oder Empsindsamkeit, die man dann aber wieder nicht mit der wahren verwechseln muß. Wahre Sentimentalität ist uners

kunstelte und durch kein asthetisches Phantasienspiel in sich selbst irre gewor= dene Zartheit des moralischen Gefühls. Verspottung dieser Sentimentalität aus ästhetischem Ritel, ist eine Art von raf= finirter Brutalität. Durch innige Ver= schmelzung des Moralischen mit dem Schonen in gleicher Zartheit entsteht das Alesthetisch = Sentimentale, dem selbst die Idee der hochsten Schonheit nicht widerspricht. Klopstocks Oden an Cidli und an Fanny mochten wohl das Vor= trefflichste dieser Art senn, das die Poe= sie noch hervorgebracht hat. Nur ver= schranbte Köpfe, die gegen das Edelste im Menschen sündigen zu muffen glau= ben, um gegen das Schone nicht zu feh= Ien, konnen es auf Herabsetzung dieser Art von Poesie methodisch anlegen. Die Anhänger der falschen Sentimentalität mögen indessen Sentimentalisten beiffen.

VIII. Schönheit überhaupt ist also durchaus etwas Höheres, als Ele=

gang ober gefällige Correctheit aftheti= scher Formen.

Berwechselung ber Schönheit mit der Eleganz ist ein sehr gemeiner und be= sonders seit der Herrschaft des franzosi= schen Geschmacks in ganz Europa sehr beliebter Fehler. Wenn man an der Schönheit Alles übersieht, was mehr, als asthetische Form, ist, und wenn man dann nur auf dasjenige merkt, was in der Form, die dann übrig bleibt, nicht nur correct ist, das heißt, den guten Geschmack auf keine positive Art Beleidigt, sondern auch noch durch ge= wisse gefällige Verhältnisse positiv inte= ressirt, so gewinnt man den Begriff der Eleganz. Die erfte Bedingung aller Eleganz ist also Correctheit. Aber es giebt eine Correctheit, die nur in fo fern gefällt, als fie nicht mißfallt. Gie ift als negative Bedingung der Schon= heit an der Grenze der Trivialität der gewohnliche Gegenstand der gemeinen

Rritik, die mit der Entdeckung und Aus= zählung der Fehler anfängt. Naturge= genstände erscheinen auf eine ahnliche Art correct, wie Kunstwerke, wenn sie den Typus ihrer Gattung richtig dar= stellen. Um Wohlgefallen an astheti= scher Correctheit zu finden, bedarf es also auch nur eines negativen Ge= ich macks. Diefer negative Geschmack entscheidet sowohl über die Correctheit des Ausdrucks, als über die Correctheit der Formen. Go kalt ist aber auch kein negativer Geschmack, daß er nicht an der correctesten Form etwas vermissen sollte, wenn sie bloß correct ist. nigt sich nun formelle Correctheit mit 'ei= ner gewissen Gefälligkeit, die den Gin= nen schmeichelt, so hat der kalte Ge= schmäckler das Einzige gefunden, was er an der Schönheit zu schätzen weiß. Ihm ist dann Eleganz und Schönheit überhaupt Eins und Dasselbe. Solche Geschmäckler sind die Stylistiker, wie sie in Richters Vorschule heissen.

Aber Bernachlässigung der Eleganz ift der erfte Schritt zur Geschmacklofig= keit in der Kunft, wie im wirklichen Le= ben. Denn so weit es auch von der nega= tiven Bedingung des Schönen bis zum Schönen selbst senn mag, so ist doch oh= ne jene Bedingung keine vollkommene Schönheit möglich. Wer in der That, nicht bloß in seiner Einbildung, nach dem Vollkommenen strebt, der strebt nothwendig auch nach dem Correcten. Alle ungefällige und trockene Correctheit aber ist unasthetisch. Nach gefälliger Correctheit der Formen strebt also noth= wendig das äfthetische Bedürfniß, wenn es nicht vermildert. Den Reit der boch; sten Eleganz hat die griechische Kunft. Der französische Geschmack verirrte sich weit, als er diese Eleganz für das We= fen der griechischen Schönheit ausah; aber ohne diesen Frrthum, zu welchem der Keim in der ganzen Tendenz des französischen Geistes liegt, waren in Frankreich die Formen der Geselligkeit

schwerlich bis zu der Feinheit ausgebil=
det, durch die sie sich dem ganzen Euro=
pa empfehlen. Auch läßt sich nicht läng=
nen, daß in der französischen Eleganz
schon ein Anfang der Grazie liegt, die
freilich in einem hohen Grade mehr, als
bloße Eleganz ist.

IX. Schönheit wird zur Grazie, wenn sich der zarteste Reiz einer gefällisgen Bedeutsamkeit des asthetischen Ausstrucks in den Reiz der gefälligsten Form verliert.

Wer Grazie befiniren will, kann nicht wohl umhin, der Theorie zu Gestallen gegen dasjenige zu fehlen, was er definiren will. Denn dieser zarte Reiz des Ausdrucks und der Form in der Natur und Kunst schließt eine geswisse Unbestimmtheit in sich, die sich aller erschöpfenden Erklärung entzieht. Das Eigentlichste in der Grazie kannt durchaus nur empfunden werden. Aber

Die Theorie muß doch versuchen, das Ihrige zu thun, um den Sinn des Begriffs zu finden, der jene Empfindung andeutet.

Um dem Wortstreite zu entgehen, der uns hier noch ein Mal mit seinen schwan= kenden Synonymen belastigt, sen wies der Jedem feine Kunftsprache gegount. Wer aber, was wir Grazie nennen, lie= ber Anmuth, oder Reiz, im vorzügkis chen Sinne, oder Huld, oder gar Hold= feligkeit, oder nach Belieben noch ans ders nennen will, der muthe und mur nicht zu, in Allem; was man auch noch außerdem dem Sprachgebrauche gemäß mit diesen unftaten Wortern bezeichnen kann; die mahre Grazie zu finden, die der Grieche Charis nannte, und die allein hier gemeint ift. Diese mahre Grazie verwechselte der Grieche durch aus nicht mit Schönheit überhaupt, und auch der neuere Italiener ruft in seinem afthes tischen Enthusiasmus nicht unter gleichen

Umständen: "Che bellezza!" und:
"Che grazia!" Daß unter Grazie et=
was Höheres, als bloße Eleganz, ver=
standen senn soll, bedarf also wohl kaum
der Erinnerung.

Micht der Reiz des asthetischen Aus= drucks allein ist griechische Charis, und sollte er auch übrigens der lieblichste und anmuthigste Reiz in seiner Art senn. Das ist selten Grazie, mas aus den Ge= Sichtszügen eines schönen Rindes spricht. Denn diesen Zügen, so lieblich und aus= drucksvoll sie senn mogen, fehlt gewohn= lich die feinere Bedeutsamkeit, die ein halb verborgenes, nur in der Andeutung erkennbares und eben dadurch um fo in= teressanteres Spiel der Empfindungen, und dabei eine zarte Besonnenheit vor= aussetzt, in der das Kind noch zu wenig geübt ist. Roch weniger Grazie liegt gewöhnlich in den Bewegungen schöner Rinder. Aber seht jenes Christuskind auf dem Schoose seiner Mutter in einem

Gemälde von Correggio! Da spricht aus den kindlichen Blicken, Mienen und Be= wegungen schon etwas Höheres. Es ift ein Götterkind. Aus dem hellen etwas ernsten Ange blickt eine nachsinnende Geele. Mit dem rechten Sandchen faßt es, ganz wie ein Kind, die ruhende Hand seiner Mutter. Aber die Linke hat es, wie von ungefähr, emporgehoben, und der Zeigefinger ruht, ein wenig ge= bogen, an den zarten Lippen, die einst Worte des Himmels verkundigen sollen. Das Röpfchen ist, in der Stellung des Machdenkens, aber nur wenig, gesenkt. In einem ähnlichen, aber, man möchte sagen, weiblicheren Nachsinnen sanft versunken, schlägt die schöne Mutter ihre großen Augen nieder. Die spielenden Beinchen des Kindes harmoniren mit dem Ganzen. Die Composition ist über= haupt einfach, naturlich und voll Geele, und durch die reizendste Beleuchtung ver= liert sich der innige und zarte Ausdruck des Ganzen in eine eben so zarte Hart

monie aller Partieen. Das ware denn ein Beispiel dessen, was wahre Grazie heißt, oder heissen sollte.

Die gefällige Form, in die sich der ästhetische Ausdruck verlieren muß, wo wahre Grazie entstehen soll, ist also ja nicht immer Form der Umriffe, oder überhaupt nur Form für das Auge. Jede Harmonie von asthetischen Verhalt= nissen kann mehr oder weniger Grazie in sich aufnehmen. Es giebt also eine Gra= zie für die Musik, wie für die Malerei. Es giebt eine poetische Grazie, die nur dem inneren Sinne empfindbar ift. Deo= ralische Grazie wirkt anders, als sinnli= che; und doch begegnen sich beide einander in ihren asthetischen Elementen. eine seelenlose Grazie giebt es nicht. Wo der Ausdruck verschwindet, da fins det keine Grazie eine Heimath.

Die griechische Grazie zeichnet sich besonders durch eine eigene Wers

schmelzung des Sinnlichen mit dem Mo= ralischen aus. Durch das Christenthum erhielt die moralische Grazie ein Ueber= gewicht in der schöpferischen Phantasie der italienischen Maler, sobald sie reli=giose Gegenstande berührten. In Grie= chenland scheint die Grazie des geselligen Lebens, besonders der festlichen Heiter= keit, noch alter gewesen zu senn, als die Grazie der Kunst. Wenigstens dachte man sich die drei Göttinnen, oder viel= mehr Getterdienerinnen, die man unter dem Namen Charitinnen verehrte, zuerst als Göttinnen der Geselligkeit. Define= gen konnten die Gotter selbst, nach Pin= dars Gesange, kein Fest ohne die Gra= zien feiern. In der Folge stieg auch die Grazie der Kunst zu immer höheren An= sehen unter den Griechen. Die Periode der griechischen Kunst, die Winkelmann Die Zeit des schönen Styls nennt, sollte eigentlich die Zeit des Styls der Grazie heissen. In diesem Style suchten die griechischen Künstler besonders die Ideen on der Benus und den Liebesgöttern auszuführen. Dadurch gewann die sinnliche Grazie in der griechischen Kunst das Uebergewicht über die mora-lische. Aber die moralische Grazie mußte doch selbst die sinnliche veredeln, z. B. in den unzähligen Ausführungen der Idee, die unter uns vorzüglich durch die Statue der mediceischen Benus des fannt geworden ist. Uebrigens war es immer eine Grazie der Natur, die den Griechen vorschwebte, wenn sie selbst idealisch der Grazie der Kunst Geznüge thun wollten.

Grazie überhaupt verträgt sich sehr gut mit Ernst und Würde, aber auch mit dem kühnsten Muthwillen und dem üppigsten Scherz. Die platonische Grazie mußte sich sogar didaktisch zu dem Sittlichen und Göttlichen in der Metaziphysik Plato's gesellen. Aber auch Arizstophanes, der Uebermüthige, heißt mit Recht ein "ungezogener Liebling der

Grazien. " Aus den Liedern, die sich unter dem Namen der Gedichte des Ana= Freon erhalten haben, kann man die scherzende Grazie der Griechen von einer andern Seite kennen lernen. Ein Mu= ster der elegischen Grazie unter den Ue= berresten der plastischen Kunft der Grie= chen ist die Gruppe der Niobe. Unter den romantischen Dichtern mochte wohl Petrarch den ersten Preis der Grazie der Liebe perdienen. Aber auch mancher neuere Dichter, der nicht gerade als ein Liebling der Grazien berühmt ist, über= rascht uns zuweilen durch die hochste Grazie in einzelnen Zügen. Man denke an Shakespear's Miranda.

Verwechselung der Grazie mit der Schönheit überhaupt hat unter andern Misverständnissen auch eine unrichtige Schätzung der Kunstwerke veranlaßt, denen vorzüglich die Grazie fehlt. Das hin gehören selbst die besseren, übrigens vortrefflichen Gemälde aus der nieders

landischen Schule. Auch dem Korrlichen Michel Angelo war die Grazie wenig=
stens Nebensache. Aber so unrichtigman Kunstwerke schätzt, wenn man die
Grazie zum einzigen Merkmale der asthe=
tischen Bollkommenheit erhebt, so wenig,
kann der Geschmack, der die Grazie ver=
kennt, der gute heissen.

X. Alle vollkommene Schönheit neigt sich bald mehr zu dem bloß Natürlischen, bald mehr zu dem Idealen in der Befriedigung des asthetischen Bedürfenisses, und heißt dann in theoretischen Gegensätzen bald natürliche, bald ideale Schönheit.

Ber nicht von metaphysischen Schuls begriffen ausgeht, um die Natur selbst aus der Phantasie zu deduciren, dem kann es gar nicht einfallen, im Sinne der neuesten deutschen Idealisten das Schone überhanpt mit dem Idealen zu verwechseln. Aber nur da, wo aus dem innigsten Bewußtsenn das Ideale, oder, wie wir es oben nannten, das Göttliche im Menschen asthetisch hervortritt und die natürlichen Gefühle über die bloße Natürlichkeit erhebt, kann die höchste Schönheit entstehen; denn nur das Ideale ist überhaupt das Höchste in der menschlichen Schähung. Auf ihm ruht der unterscheidende Charafter der Mensch= heit.

Die hochste Schönheit scheint also nur durch Künstlertalent in der Natur übertragen zu werden. Aber Natur und Phantasie müssen einander selbst da bes gegnen, wo der Künstlergeist nach Ges seizen des Schönen idealisser. Wir würsten den uns also zu eben so frostigen, als falschen Begriffen verirren, wenn wir die natürliche Schönheit der idealen apos viktisch entgegen stellen und die ideale Schönheit nur in Kunstwerken suchen wollten. She wir eine Schönheit die natürliche, und eine andere die ideale nennen, oder gar eine von beiden aus der andern zu deduciren versuchen, ge= wohne sich der aufmerkende Geist, in der Empfindung des Schönen selbst auf die Vereinigung des Natürlichen mit dem Idealen zu achten.

Seht ein schönes menschliches Ange= sicht, wenn es, von Seele durchdrun= gen, in lebendigen Zügen und leuchten= den Blicken Gefühl und Gedanken auß= spricht. Ist da nichts Ideales? Oder sollen wir die Natur selbst belügen, um etwa aus einem Kunstgefühle, das sich durch Züge und Blicke ausspräche, alles Ideale eines schonen Angesichts zu de= duciren? Ist denn jedes begeisternde Ge= fühl ein Kunstgefühl? Allerdings fällt Dieses Ideale nur zum Theil der Natur anheim; denn auch ohne Runftlerphan= tasie und Kunstgefühl ist es doch immer die denkende und fühlende Seele, die ihre unsichtbare Thatigkeit den sichtbaren Blicken und Gesichtszügen mittheilt.

Aber auch im bloßen Umrisse eines schös nen Gefichts, also in den Theilen defa selben, an denen die Seele nichts zu andern vermag, kann so viel Ideales liegen, daß durchaus niemand im Stans de ist, eine schneidende Absonderung des griechischen Götterideals von wirklichen Menschengesichtern sich auch nur zu dens ken, viel weniger sie durch Phantasie hervorzubringen. Wobliebe auch, wenn Jemand so etwas vermochte, im griechi= schen Götterideale selbst das Matürliche, ohne deffen Beisein es in das Phantasti= sche überginge? Und um den Irrthum pollig zu zerstoren, daß das Ideale nur der Kunst und nicht der Natur angehöre, frage man sich doch nur auf sein asthetisches Gewissen, ob denn der Eindruck, den eine schone Schweizerlandschaft in der wirklichen Natur auf uns macht, das Höchste im Bewußtseyn nicht so kräftig aufregt, wie eine raphaelische Madonna. Wenn dem nicht so ware, gabe es ja auch nichts

Erhabenes in der Natur. Denn das Erhabene ist ursprünglich nur eine Mosdiscation des Idealen. An sich existirt freilich nichts Ideales in der Natur, so wenig als etwas Schönes an sich.

Das Ideale der Kunst ist also von dem Idealen überhaupt wohl In unterscheiden. Jenes hebt an, wo die Ratur aufhort, wenn die Kunftler= phantasie, ohne den Typus der Natur in seinen wesentlichen Zügen zu verle= Ben, diesen Typus zu einer idealen Höhe steigert, wo der Gegenstand der asthetischen Reflexion als überirrdisch er= scheint. Eine idealisirende Phantasie lei= stet also mehr, als eine bloß verscho= nernde. Wie es aber zugeht, daß dem Menschen ein Gegenstand als überirr= disch erscheinen kann, ist nicht rathsels hafter, als, wie es zugeht, daß der Mensch überhaupt das Göttliche, das in ihm ist, durch naturliche Zeichen aus= druckt. Alle Natur verliert sich vor der

menschlichen Betrachtung in ein absolus tes Wunder. Das Joeale ist darum nicht unbedingt einerlei mit dem Wun= derbaren. Wunderbar ist Alles, was nach Raturgesetzen unmöglich ist. Aber so naturlich die Spiele find, durch wel= che die Phantasie, ohne auf das wahr= haft Ideale zu achten, die Bande der Matur willkurlich zerreißt, wenn fie phantastische Wunder erfindet, so natur= lich, das heißt, der menschlichen Gei= ftesthätigkeit in ihrer unmittelbaren Be= ziehung auf die Matur gemaß ist die wahrhaft ideale Verherrlichung des Ty= pus der Matur nach einem Mafftabe, der uns zwar nur in einem Gefühle, aber in dem Gefühle gegeben ist, durch das sich die Menschheit ursprünglich über die Thierheit erhebt. Diesem Gefühle gemaß trägt die idealisirende Phantasie in den Enpus der Matur eine neue Scho= pfung hinein. Gie ftoßt aus dem Da= türlichen aus, mas in die hohere Har= monie dieser neuen Schopfung nicht paßt.

Alber den Typus der Natur läßt sie unentstellt. Go erfand die Rünstler= phantasie der Griechen asthetische Götter= gestalten, indem sie aus dem Typus der menschlichen Gestalt das Thierische so weit verdrängte, als es möglich war, ohne das Menschliche zu zerstören. Fast alle übrigen Nationen der Erde idealisir= ten widersinnig. Das Wunderbare mar auch ihnen Bedürfniß; aber sie ersannen phantastische, der Ratur tropende, und wenn auch intereffante, doch geschmack= lose Wunder = und Wundergestalten, oder sie spielten nur mit dem Wunder= baren im Geiste der morgenlandischen Mahrchen.

Die asthetische Idealität darf aus der moralisch en eben so wenig abgeleitet werden, als das asthetische Gefühl über= haupt aus dem moralischen Gefühle. Aber so wie sich das Moralische in man= nichfaltigen Verhältnissen zu dem Aesthe= tischen gesellen kann, so vereinigte sich die moralische Idealität mit der ästhetiz schen schon in mehreren der schonsten Er= zeugnisse des menschlichen Geiftes. Was die idealen Werke der christlichen Kunft von den antiken vorzüglich unterscheidet, ist das asthetische Emporstreben der Phantasie nach moralischer Reinheit. Go entstanden die Christusbilder, die Engel und die Madonnen. Aber auch die leichtsinnigere Phantasie der Griechen legte gern in die Gotterbilder, menig= stens so weit sie dem Auge dargestellt wurden, jene freie Besonnenheit, durch die sich die moralische Kraft des Men= schen ankundigt. Die moralische Idea= litat selbst trug der Grieche lieber in das Leben über.

Da der wahren Idealität der Kunst immer die edelste Natürlichkeit zum Grunde liegt, und da diese sich in jene verliert, so konnen die entgegenges setzen Begriffe des Natürlichen und des Idealen im ästhetischen Sinne nur Exp treme bedeuten, zwischen denen eine unendliche Menge und Mannichfaltigkeit des Schönen liegt, das sich bald dem einen; bald bem andern dieser Ertreme nahert. Eben degwegen kann bas Scho= ne auch ungefahr in gleicher Entfernung zwischen dem Natürlichen und dem Idea= Ien liegen, etwa wie die letten Acte von Gothe's Egmont zwischen dem Gots von Berlichingen und der Iphigenie des= felben Dichters. Unter dem Raturlichen ist dann aber durchaus nie das Unasthe= tische der gemeinen Ratur zu ver= Es ist das Schöne, nur ohne unmittelbare Tendenz nach dem Göttli= chen und Uberirrdischen in der aftheti= schen Anschauung. Das reine Extrem des Idealen aber ist ein bloßer Begriff. Ein substantives Ideal oder Ur= bild des Schönen, entweder überhaupt, oder in einer besonderen Beziehung, ift ein asthetisches Phantom des Vollkom= menen in einer Ahndung, der weder ein Kunstwerk, noch ein Naturgegenstand

ganz entspricht. Dhne eine solche Ahns
dung mochte wohl noch nie etwas Gros
ßes in der Kunst gelungen seyn. Aber
was die Kunst wirklich hervorgebracht
hat, und ware es das Höchste in seiner
Art, darf nie für ein substantives Ideal
angesehen werden.

XI. Unter den unzähligen Modifi=
cationen der Schönheit überhaupt, die
man durch systematische Analyse zu er=
schöpfen umsonst versucht, kommen vor=
züglich in Betracht: die reine Schön=
heit der Formen, die erhabene
Schönheit, und die komische
Schönheit.

Dem Aesthetiker kann die Bemers kung nicht lange entgehen, daß die Schönheit überhaupt sich gegen alle sys stematische Zergliederung sträubt. Das freie Reslexionsgefühl, auf welches doch am Ende alle theoretischen Begriffe zus rückgeführt werden mussen, durch

die man das Schone analystren kann, folgt keinem System. Db und etwas als mehr, oder weniger schon er= scheint, und ob es uns auf diefe, oder jene besondere Art als schön er= scheint, hangt gewiß von unveran= derlichen Gesetzen, aber von solchen Gesetzen ab, durch die sich die mensch= liche Geistesthätigkeit in das Geheim= niß des Organismus verliert. Daher ist z. B. das Schöne für das Auge so verschieden von dem Schönen für das Dhr. Diese Berschiedenheit läßt sich allerdings bis zu einer gewiffen Gren= ze hin noch immer systematisch verfol= gen, wenn man die physiologische Analyse der Sinne nach transcendenta; Ien Principien in die Alesthetik herüber gieht. Aber gur theoretischen Bildung des Geschmacks selbst wird durch phy= siologische Analyse der Sinne so wenig gewonnen, als durch transcendentale Principien. Wir enthalten uns also dieser, dem asthetischen auch hier

Bedürfnisse sehr gleichgültigen Specu= lationen. In den unergründlichen Tie= fen des menschlichen Dasenns verbirgt sich indessen doch nicht ganz der Reim derjenigen Berschiedenheiten des Scho= nen überhaupt, bei denen die aftheti= sche Reflexion vorzüglich verweilt. Aus der physischen und moralischen Natur des Menschen läßt sich wenig= stens zum Theil etklaren, warum die reine Schönheit der Formen ein so weites Teld hat. Aus den Gründen aller Unterschiede des Natürlichen und Idealen im menschlichen Daseyn läßt sich der viel umfassende Charakter des Erhabenen ableiten, das die neueren Alesthetiker gewöhnlich dem Schönen gegenüber stellen. Endlich hat auch das Eigenthumliche und besonders Merkwürdige der komischen Schonheit feinen nicht zu verkennenden Grund in der Vereinigung des Physischen mit dem Intellectuellen. Und fast Alles, was sich über das Schone im Allge=

meinen sagen läßt, erhält erst durch die besondere Analyse der reinen Schön= heit der Formen, der erhabenen Schön= heit, und der komischen Schönheit sei= ne ganze Bedeutung.

## Zweites Capitel.

Von der reinen Schonheit der Formen.

I. Die reine Schönheit einer Form beruht immer auf asthetischer Ein= heit in einer asthetischen Man= nigfaltigkeit.

Eine eben so beschränkte als einsei= tige Ansicht des Schönen veranlaßte in der Baumgartenschen Schule die Lehre, daß Schönheit überhaupt eine gewisse Einheit im Mannigfaltigen sep. An Beispielen zur scheinbaren Bestätigung dieses Satzes konnte es nicht fehlen. Man durfte ja nur solche Beispiele wäh= len, bei denen vorzüglich, oder gar al= lein, die Schönheit der bloßen Form in Betracht kommt. In Verlegenheit aber gerieth man freilich immer, wenn man Rechenschaft von dem gewissen Etwas geben sollte, ohne dessen Beitritt auch die unverkennbarste Einheit im Mannig= faltigen nicht Schönheit ist.

Dom Begriffe des Aesthetischen, das allen Schönheitsbegriffen zum Grunde liegt, mussen wir wieder ausgehen. Aesthetisch muß die Mannigfaltigkeit seyn, die hier gemeint ist. Sie muß ein freies Spiel, oder eine harmonische Entwickelung, oder ein ideales Emporsstreben menschlicher Kräfte in einem unsbestimmten Bewußtseyn erwecken und dadurch unmittelbar interessant seyn. Alesthetisch muß auch die Einheit seyn, auf die sich diese Mannigfaltigkeit bezieht. Und selbst dann ruht das ästhetische Interesse doch nur auf der schönen

Form, wenn die Schönheit, die wir empfinden, nichts weiter als Ein= heit im Mannigfaltigen ist.

Mach der Einheit im Mannigfaltigen zielt alles. Denken. - Wo also das asthe= tische Bedürfniß in einer gewissen Bins sicht durch Einheit im Mannigfaltigen befriedigt wird, da zeigt es sich von sei= ner intellectuellen Seite. Das Gesetz der Einheit im Mannigfaltigen ift aber eben deswegen ein Grundgesetz des guten Geschmacks, weil es ein Grundgeset aller Bernünftigkeit Nur muß die Vernunft, wenn dieses Gesetz eine asthetische, nicht logische Anwendung finden soll, die Anschanung nicht auflosen in eine systematische Gin= heit von Begriffen. Die Ginheit muß, wie die Mannigfaltigkeit, empfunden werden; und diese Empfindung steht wieder unter den Gesetzen des menschlis chen Organismus. Go kommt es, daß die Empfindung des Schönen der aus

sefallen zu senn scheint, da es doch im= mer intellectuell = sinnlich und durchaus überthierisch ist.

II. Die Schönheit der opti= schen Formen beruht auf asthetischer Einheit in einer asthetischen Mannigfal= tigkeit der Farben, des Lichts, der Um= risse und der Proportionen.

Kein menschlicher Sinn ist eines sol= chen Reizes der Mannigfaltigkeit in be= stimmten und unbestimmten Verhältnis= sen fähig, als der Sinn des Gesichts. Die Schönheit der optischen Formen heißt deswegen auch in der Sprache des gemeinen Lebens vorzugsweise Schön= heit. Sie ist die Grundlage des Pit= tores ken oder Malerischen, aber nicht zu verwechseln mit diesem selbst, das in seiner ganzen Bedeutung weit mehr ist. Man erinnere sich indessen immer, daß wir unter Form jeden reinen Inbegriff von Verhältnissen, also auch unter opti=

Die Schönheit ber Farben verliert fich vor dem prufenden Verstande. tief in das Dunkel des menschlichen Dr= ganismus. Denn wer kann sagen, war= um gewisse Farben auch ohne alle male= rische Mischung dem menschlichen Auge schmeicheln? Diese Annehmlichkeit darf zwar um so weniger Schonheit heissen, je abhängiger sie von zufälligen Berschie= denheiten der Individuen ift. Aber wo sich die Matur durch den Organismus des Anges in richtigen Berhaltniffen nach dem Typus der organischen Voll= kommenheit auf unser ganzes Dasenn be= zieht, da muß ohne Zweifel auch eine Uebereinstimmung in der asthetischen Schätzung der Farben erfolgen. disputiren läßt sich darüber nicht. Eben so unbezweifelbar ift im Allgemeinen die fon= derbare Bedeutsamkeit der Farben. Gelbst Kant, der doch wohl kein Freund von

fentimentalen Spielen war, will bie fie= ben Farben des Regenbogens so verstan= den haben, daß Roth die Erhabenheit, Drange die Kühnheit, Gelb die Freimuthigkeit, Grun die Freundlichkeit, Hell= blau die Bescheidenheit, Dunkelblau die Standhaftigkeit, und Biolett die Bart= lichkeit zu bedeuten scheine. Wenn denn nun auch nicht zwei Farbendeuter sich über den geheimen Sinn einer einzigen Farbe vereinigen sollten, so ist doch die Erregung gewiffer Determinationen bes moralischen Gefühls durch gewisse Far= ben nicht problematischer, als die Erre= gung derfelben oder ahnlicher Determi= nationen durch gewisse Tone. Aber kei= ne-Theorie findet hier ein Gesetz. Die Entstehung der Farben selbst zwischen den Extremen von Weiß und Schwarz ist noch viel zu wenig aufgeklart. Die wahre Farbenschönheit entsteht indessen durch Colorit oder harmonische Bezie= hung der Farben auf einander, beson= ders da, po eine Farbe in die andere verschmitzt. Darum verstößt der gute Geschmack alles Grelle und Bunte. In einem tizianischen Colorit verliert sich die Mannigfaltigkeit der Farben durch die weichsten Nuancen harmonisch in eine Einheit, die aber nie so bestimmt erscheint, daß sie sich mit optischer Genanigkeit nachweisen liesse. Die asthetische Reslexion geht beim Anblick eines solchen Colorits ganz in das Auge über.

ues Helldunkel durch die harmonische Vertheilung der Lichter unter stärkes ren und schwächeren Schatten. Da sucht und sindet das Auge eine Einheit der Beleuchtung. Aber es wird durch die Mannigfaltigkeit der Lichter und Schatten eben so beschäftigt, als durch die harmonische Beziehung derselben auf eine, nicht einmal immer leicht wahrzus nehmende Einheit. Und wie eine solche Beleuchtung sogar ideal werden und das durch den idealen Ausdruck so verstärken

kann, daß sie ihn beinahe hervorzubrin=
gen scheint, beweisen Correggi'os Ge=
malde. Giebt es nicht auch in der Na=
tur eine fast wunderbar schone Beleuch=
tung, z. B. des Abendhimmels?

In der Schönheit bloger Umrisse persteckt sich zuweilen die Beziehung des Mannigfaltigen auf ein Princip der Einheit, wenn der schone Umriß nur eine einfache Linie zu seyn scheint. Aber warum ist denn keine gerade Linie schön? Warum sind zwei gerade Linien nicht schon, sie mogen über, oder neben einander hinlaufen, oder sich schneiden, oder gemeinschaftlich abbrechen und einen Winkel bilden? In der geraden Linie liegt keine unmittelbare Beziehung auf eine Figur. Aber in jeder krummen Li= nie liegt die Tendenz zu einer Figur, ei= nem geometrischen Ganzen. Unwillkur= lich sucht das-Auge eine Figur, wo es eine krumme Linie erblickt. Geradlinigte Figuren deuten sammtlich auf krummli=

nigte, bon benen fie nur Segmente find. Go entsteht die Schonheit der Umriffe von den einfachen Schlangen = und Wellenlinien an, bis zu der un= endlichen Mannigfaltigkeit derselben in Biegungen, die oft um so schöner sind, je mehr Mühe der Mathematiker haben wurde, sie zu berechnen. Aber eine be= stimmte Schlangen = und Wellenlinie, die, wie Hogarth will, als Normallinie allen schönen Umrissen zum Grunde lie= gen soll, giebt es nicht. Eher möchten sich afthetische Grenzen der Biegung, von der Auflösung der krummen Linie in eine gerade, bis zu dem kurzen Umwen= den nachweisen lassen, das wie ein Ab= brechen wirkt. Aber zu einer Deduction der afthetischen Gesetze, nach denen das cultivirte Auge bei gewiffen Umriffen und Figuren mit vorzüglichem Wohlge= fallen verweilt, kann die Mathematik nur die Anfangsbuchstaben liefern. Zum Theil läßt sich wohl einsehen, warum unter den geometrisch regelmäßigen Figus

ren im Allgemeinen die Ellipse und das Dval schöner sind, als der Zirkel; denn in der Ellipse und dem Dval deutet der Umriß des Ganzen auf zwei Mittelpunk= te, und das Auge, das Einheit sucht, findet sie asthetisch da, wo sie den Geo= meter nicht sonderlich interessirt, nam= lich in der unbestimmten Tendenz der vereinigten Zirkelbogen gegen einen ge= meinschaftlichen Mittelpunkt, der nicht porhanden ift. Rach denselben Gesetzen läßt sich der unasthetische Charakter der sphärischen Winkel, z. B. an den gothi= schen Gewolben, wenigstens zum Theit begreifen. Aber alle diese Untersuchun= gen sind doch nur ein Umhertappen der Theorie. Die schönsten Umrisse sind nicht die geometrisch regelmäßigen; denn Diesen fehlt es an Mannigfaltigkeit der

Beziehungen. Welche Umriffe aber Die

schönsten sind, darüber entscheidet zulett

einzig und allein das cultivirte Auge nach

Gesetzen, durch die das Reflexionsge=

fühl in den Organismus der Gehnerven

libergeht. Go hat der griechische Ge= fchmack sich factisch wieder geltend ge= macht, sobald die Cultur überhaupt sich wieder der griechischen näherte. Sehr verständig verbannt diefer Geschmack die Schönheitslinien aus dem Theile des eleganten Hausgeräths, deffen hausli= cher 3weck sich nicht füglich mit den Um= riffen verträgt. Stühle und Tische, die nur ihre gewohnliche Bestimmung auf eine elegante Urt erfüllen sollen, stehen -auf geraden Füßen um so geschmackvol= ler, je fester sie zu stehen scheinen, ohne schwerfällig und unbehülflich zu senn. Aber eine Base, die auch ein bloßes Ornament, ja sogar an sich ein Werk der schonen Runft fenn kann, steht unter hoheren Gesetzen des Schonen.

Um bestimmtesten tritt das afthetische Verhaltniß der Mannigfaltigkeit zur Einheit in den Proportion en sher= vor. Proportion, in diesem Sinne, setzt eine erkennbare Verschiedenheit zwi=

schen den Theilen und dem Ganzen vor= aus. In den Umriffen verliert fich diefe Berschiedenheit. Da ist denn auch kein arithmetisches Werhaltniß der Theile zum Ganzen bestimmbar. Aber wo aftheti= sche Proportion entstehen soll, da verz langt das Auge, oder eigentlich das Reflexionsgefühl durch das Auge, Sym= metrie, ungefahr nach demselben Ty= pus, den die organisirende Ratur be= folgt. Go wie die organisirende Ratur in den animalischen sowohl, als den ve= getabilischen Bildungen es immer auf einen Stamm anlegt, aus dem sich Zweige, Arme, Flügel, Füße, mit be= ständiger Tendenz zur geometrischen und arithmetischen Gleichheit in entge= gengesetzten Richtungen , verbreiten , so dringt der Geschmack, der Proportionen magt, überall auf die Erscheinung eines ähnlichen Typus; und wo der Stamm zu verschwinden scheint, z. B. in den meisten architektonischen Proportionen, da verbreitet er sich nur durch die ganze

Masse, so daß z. B. Thuren und Ken= fter, als Theile eines Gebaudes, sich zu dem Mauerwerk, das sie umgiebt, eben so verhalten, wie Zweige, Arme, Flügel und Füße, zu dem Stamm eines prganischen Korpers. Bon der Bau= kunft entlehnten die Bekenner der Lehre, daß Schonheit überhaupt nur Einheit im Mannigfaltigen sey, am liebsten ihre Beispiele. Aber die organischen Proportionen, nicht die architektonis schen, sind es, die hier zuerst in Be= tracht kommen. Nicht, als ob die Bau= kunst den Organismus absichtlich nach= ahmte, oder nachahmen sollte; der Ty= pus der Organisation ist uns hier nur deßwegen merkwurdiger, weil durch ihn deutlicher erscheint, wie die hochste Schönheit der Proportionen da entsteht, wo die Theile sich aus dem Ganzen zu entwickeln scheinen; denn nur da ist die Einheit im Mannigfaltigen der Propor= tionen vollkommen. Also die Theile in

das Ganze hineingetragen sind, da muß der Reichthum der Proportionen uns für die Unvollkommenheit des Typus ents schädigen.

Aber welche Proportionen ursprüng= lich schon sind, und wo die afthetische Disproportion anfängt, darüber sagt der Typus der organischen Bildungen nicht mehr aus, als die Mathematik. Die Fledermaus und die Spinne find in ihrer Art so gut proportionirt, mie der schönste Jüngling. Woher denn nun das Widerliche in den Proportionen des Kor= pers jener Thiere? Warum haben die Architekten umsonst ihre Phantasie er= schöpft, an den Proportionen, auf de= nen die Schönheit einer Saule nach den bekannten Ordnungen beruht, etwas zu ändern, ohne der Schönheit zu schaden? Das cultivirte Auge halt seinen aftheti= schen Maßstab fest. Nach welchen Ge= setzen es aber asthetisch mißt, werden

wir dann erst erfahren, wenn der Bersstand die organissiende Natur bis in das Innerste ihrer optischen Werkstätte versfolgt und physiologisch erklärt haben wird, wie menschliches Reslexionssgesühl durch die Functionen der Seshenerven in Beziehung auf das Ganze der menschlichen Natur zu einem bestimmten Wohlgefallen determinirt wersden kann.

Das afthetische Gesetz der Proportio=
nen erinnert wieder an den Unterschied
der regelmäßigen und unregelmäßigen
Schönheit. Denn nicht alle schönen
Proportionen sind regelmäßig. Ein
schöner Baum interessirt das Auge, das
ihn afthetisch ausmißt, nur durch die
unbestimmte Tendenz seiner Proportio=
nen zu einer gewissen Regelmäßigkeit.
Der Typus einer schönen Eiche weicht
merklich ab vom Typus einer schönen
Linde. Hier verhält sich eine unregel=

mäßige Schönheit zur andern, wie sich die regelmäßige Schönheit der Proportionen in den verschiedenen San= lenordnungen zu einander verhält. Daß übrigens die Natur auch in ihren vegetabilischen Bildungen nach vollkommener Regelmäßigkeit der Proportionen zielt, beweiset die Structur der Blumen, mit deren Entstehung die Pflanze das Ziel ihrer Entwickestung erreicht.

III. Die Schönheit der plastiestischen Mannigfaltigkeit der plastiesschen Flächen durch den sogenannten Contour.

Ueber die plastische Schönheit über= haupt soll eigentlich die tastende Hand, das heißt das Reslexionsgefühl durch die tastende Hand, entscheiden. Aber das

Auge ift so gewohnt, den Reprasentan= ten der Hand zu machen, und die unge= lehrige Hand wechselt so gern das Wol= kustige mit dem Schonen, daß die pla= stische Schönheit fast nur durch das Me= dium der optischen geschätzt werden kann. Alle Schönheit plastischer Formen ist reine Flächenschönheit. Die gerade Flache aber hat für die tastende Hand kei= nen andern Reiz, als die Glatte. Die= fer physische Reiz ist Grundlage der pla= Kischen Schönheit der Formen; aber diese Schönheit selbst entsteht erst mit dem Contour oder dem asthetischen Zusam= menfallen mannigfaltig gebogener Fla= chen. Die Ratur selbst bringt die hoch= ste Schönheit des Contours durch die Entwickelung schöner menschlicher, bes sonders weiblicher Körper in der vollen Blute der Jugend hervor. Die Bild= hauerkunst kann daher auch in dieser Hinsicht nichts Vollkommmeres nachah= men, als schöne jugendliche Menschena

gestalten. Aber die Gesetze, denen dann die Kunst als Nachahmerin der Natur folgt, lassen sich noch weniger theoreztisch ausforschen, als die Gesetze der optischen Schönheit der Formen. Das Weiche, das Ueppige des Contours allein macht hier das Wesen der schönen Form bei weitem nicht aus. Auch durch die tastende Hand sucht das ästhetische Resslerionsgefühl Einheit im Mannigsaltizgen. Nur wo diese nicht fehlt, kann durch den plastischen Ausdruck in schösnen Formen die Vildhauerkunst fast Wunder thun.

IV. Die Schönheit der aku=
stischen Formen oder der musikali=
schen Harmonie beruht auf der astheti=
schen Einheit einer Mannigfaltigkeit von
Tonen.

Was die Schönheit optischer Formen für die Malerei, das ist die Schönheit

akustischer Formen für die Musik. ist die Grundlage der musikalischen Schönheit, also noch lange nicht diese felbst. Aber die ausdrucksvolle Anden= tung, die schon in den reinen Berhalt= nissen der Tone zu einander, abgosehen von allen musikalischen Gedanken, liegt, erschwert die theoretische Absonderung der Form von dem Ausdruck in der Schätzung musikalischer Kunstwerke. Gleichwohl pflegt man in keiner Kunst den Unterschied zwischen Form und Aus= druck so rein aufzufassen, als in der Musik; denn Alles, was der Musiker Harmonie, im Gegensatze mit De= Lodie, nennt, ist nichts anders, als die schöne Form einer Verbindung von Tonen.

Won der Schönheit akustischer For= men läßt sich im Allgemeinen nicht ein mal so viel sagen, als von der Schön= heit optischer Formen. Die Consonan=

zen der Tone lassen sieh mit mathemati= scher Genauigkeit bestimmen; nur die Ursache des Wohlgefallens, auf dem der musikalische, nicht mathematische, Unterschied zwischen Consonanzen und Dissonanzen beruht, ergiebt sich aus kei= ner Rechnung. Selbst wenn es wahr ist, daß in jedem reinen Tone der ganze Accord mitklingt, sieht man darum nicht deutlicher das afthetische Berhaltniß der Terze zur Serte und zur Quinte ein. Die wahre Cultur des musikalischen Gefühls verdankte auch von jeher der Ma= thematik fehr wenig. Aber was Refle= rion, nicht blindes Gefühl, in der Schätzung afthetischer Formen ist, läßt sich besonders im freien Aufmerken auf musikalische Harmonie wahrnehmen. Darum verlor sich auch der große Geist des Pythagoras in schwärme= rischen Vorstellungen von einer meta= physisch = musikalischen Harmonie des Weltgebaudes, die das Ohr des Gei=

ste sich die Transcendentalphilosophie noch wie eine Blume aus der Ands spe hervor; und mit Pythagoras zu irren, war nicht unrühmlich zu jener Zeit.

V. Selbst die innere Schonheit der Gedanken und Charaktere steht unter den Gesetzen der asthetischen Form.

Was man Schönheit eines Gedanstens nennt, oder nennen sollte, wird durch keinen Inbegriff von reinen Verhältnissen erschöpft. Noch weniger läßt sich die Schönheit eines Charaksters mit diesem Maßstabe ausmessen. Aber kein Gedanke kann für sich, das heißt, außer aller bestimmten Verbinstung mit andern Gedanken, schön seyn, ohne eine unbestimmte Menge von Empfindungen zu erregen, die

fich durch ihn harmonisch auf einans der beziehen. Und was einen schönen Charafter, in der modernen Bedeus tung des Worts, von einem großen unterscheidet, ist die stille Harmonie der Kräfte, die sich ästhetisch in eis ner moralischen Einheit verlieren. Ein schöner Gedanke ist übrigens nicht immer wahr, aber immer interessant. Er darf nicht aus einem schulgerech= ten Schlusse hervorgehen, weil die syllogistische Form die asthetische Re= flexion niederschlägt. Er muß unmit= telbar ans dem Schooffe des Geistes entsprungen zu senn scheinen. wohnlich kleidet er sich in ein gefälli= ges Bild, wie bei Herder; oder er erscheint als Antithese, wie bei Schil= ter. Deswegen nimmt der falsche Ge= schmack so leicht die Bilder = und An= tithesen = Sprache überhaupt für eine schone Sprache. Zuweilen spricht aus den schönen Gedanken auch ein scho=

ner Charakter. Defter theitt sich die Charakterschönheit fast wunderbar den Gesichtszügen mit. Dann erscheint ein Gesicht auch ohne schone Umrisse und Proportionen durch Blick und Miene asthetisch verklart und von ho= herer Schönheit durchdrungen. Was im Inneren des Charafters schone Form war, wirkt dann durch die Form der Gesichtszüge als asthetischer Musdruck. Aber nur der Pedantismus und die Geschmacklosigkeit werden in folchen Fallen die Grenze zwischen der Form und dem Ausdruck angstlich aufsuchen mogen. Mit desto reinerem Wohlgefallen ruht die Reflexion eines edeln Geistes auf dem Zusammenfal= Ien schöner Charafterzüge mit schönen Umriffen und Proportionen eines menschlichen Antlitzes. Die griechi= schen Runftler druckten deßwegen ihren Göttergestalten, die doch nicht nach einem moralischen Maßstabe entworfen

waren, das Siegel der afthetischen Bollkommenheit durch den Ausdruck der heiteren Ruhe auf, der nichts so bestimmt entgegensteht, als die widris ge Miene des bosen Gewissens.

## Drittes Capitel. Bom Erhabenen.

I. Wenn sich durch Idealität in der ästhetischen Resserion ein großer Gegen= stand bis zum Unendlichen erweitert, heißt er erhaben.

In der Analyse des Idealen wurde schon vorläufig behauptet, daß das Er= habene ursprünglich eine Modification des Idealen sey. Was gegen diese Be= hauptung beim ersten Anblick streitet, wurde zum Theil schon durch die Be= richtigung des Begriffs des Idealen

felbst widerlegt. Denn wenn man das Ideale nur in der Kunft finden will, kann man es freilich in der asthetischen Schatzung großer Naturgegenstande nicht anerkennen, und das Erhabene in der Natur nicht anerkennen, hieße, allem ästhetischem Gefühle widersprechen. Aber es bedarf auch nur einiger Aufklarung des asthetischen Gefühls, um sich der Meinung zu entschlagen, als sei irgend etwas in der Natur erhaben an sich, und als konne des wegen das Erhabene keine Modification des Idealen senn. Alesthetik weiß überhaupt von keiner Un= sich = heit. Alle asthetische Schatzung, ihr Gegenstand liege physisch außer uns, oder geistig in uns, beruht auf dem Re= flerionsgefühle, in welchem das aftheti= sche Bedürfniß durch einen Eindruck, oder durch eine bloße Vorstellung, Be= friedigung findet. Alesthetische Große ift so wenig, wie Schonheit überhaupt, eine sogenannte Eigenschaft der Dinge außerhalb des reflectirenden Geistes.

Daß aber der afthetische Eindruck, ben ein Gegenstand auf uns macht, in der Natur des Gegenstandes gegründet seyn muß, und daß wir in diesem Sinne die Dinge außer uns in Beziehung auf uns mit demselben Rechte erhaben, als schon überhaupt, nennen, ist eine von den asthetischen Wahrheiten, die sich von selbst verstehen, wenn man nur den Begriff des Schonen gefaßt hat.

Wenn das Erhabene, eine Modificastion des Idealen in der afthetischen Resterion ist, so unterscheidet es sich allersdings wesentlich von allen den Modifiscationen des Schönen, in denen das Ideale verschwindet. Aber diese Modisseationen sind denn doch nicht das Schösne überhaupt. Das Erhabene dem Schönen überhaupt entgegen zu stellen, weil es etwas ganz anderes ist, als das Schöne in seinen nicht idealen Verhaltsnissen, sing man auch nicht eher an, als bis man den allgemeinen Begriff des

Schönen so willkürlich verengt hatte, daß er nichts weiter in seine Sphare aufnehmen konnte, als das Richt= Ideale in den weichen, lieblichen und gefälligen Berhaltnissen, die freilich mit der erhabenen Schonheit nicht immer harmoniren. Dazu gaben besonders die physischen und moralischen Deductionen der Schönheit Veranlassung. Dhne durch den tauschenden Schein solcher Deductionen irregeführt zu seyn, wurde ein Mann von so richtigem und edlem Gefühle, wie der vortreffliche Burke, nie auf den Einfall gerathen senn, das Erhabene von dem Schonen nach densel= ben Gesetzen, wie das Schauderhafte von dem Lieblichen, zu unterscheiden. Es hat ihn auch Sophismen genug ge= kostet, das platte Schauderhafte von seinem Begriffe des Erhabenen trennen.

Daß man endlich die erhabene Schon= heit oder das Erhabene, wie man kurzer

spricht, von den übrigen Modificatio= nen des Idealen deutlich unterscheide, bedarf es nur einer theoretischen Refle= rion auf den Begriff der Große; denn der Eindruck oder die Vorstellung von einer Größe ist es, was das Gefühl des Erhabenen objectiv erzeigt. Die Idea= litat in der asthetischen Reflexion hebt aber überall an, wo diese Reflexion auf. etwas ruht, das mehr als Natur zu senn scheint. Die mediceische Benus ift ein Muster der idealen Grazie; aber er= haben ist sie durchaus nicht. Manche ästhetische Idealgestalten sind mit dem Erhabenen kaum vereinbar, zum Bei= spiel die Liebesgotter im griechischen Styl. Etwas Großes muß es senn, was im idealen Lichte erscheint, wenn es erhaben heißen soll. So erscheint unfehlbar das Ideale selbst, wenn es in seiner ganzen Kraft unmittelbar aus den Tiefen des Bewußtsenns hervordringt. Denn da ist es das Unendliche selbst, das alle Natur in der Idee

überwältigt; bas Ewige, das Beilige, das Göttliche, das absolut Ueberirdi= sche in allen seinen Beziehungen auf die endliche Welt. Man darf diese Ideen mit träftigem Bewußtseyn nur denken, und man hat das Gefühl des Erhabenen in seiner ursprünglichen Reinheit. der Idee des Unendlichen versinkt alle andere Große. Wenn nun etwas Gro= Bes in der Natur oder Kunft, oder auch nur in der Vorstellung, nicht nach mas thematischer, sondern nach asthetischer Schätzung imposant auf uns wirkt, das heißt, durch seine Große den endlichen Geift in ein Erstaunen sett, in dem er sich selbst zu verlieren anfangt, dann regt dieser Gegenstand, oder diese Bor= stellung das Gefühl des Unendlichen auf. Mit einem Maßstabe, für welchen die ganze Welt zu klein ift, meffen wir dann, auch ohne es zu wissen, die erkennbare Größe nach. Wir fühlen uns selbst groß, weil wir das Unendliche denken konnen, und fühlen uns doch auch klein,

weil uns dieser Gedanke niederwirft und alle unsre Fassungskraft erschöpft. Rlein fühlen wir uns gegen den Gegenstand selbst, der uns durch seine Große im= poniet. Aber wir messen uns doch zu= gleich als denkende Geister mit der gan= zen Matur. Go entsteht das Gefühl des Erhabenen als ein freies asthetisches Re= flexionsgefühl, das so mancherlei For= men annimmt, als es imposante Große in der physischen und moralischen Welt giebt. Aber was imponirt nicht einmal dem Schwachen und dem Thoren? Die= les, was interessant ist, als ob es erha= ben ware, ist darum noch nicht wirklich erhaben. Die abgeschmacktesten Reli= gionsceremonien werfen manchen Glau= bigen, der zu dem gestirnten Himmel mit dumpfer Gleichgultigkeit hinauf schauet, auf die Knie, und er sieht in ihnen etwas unnennbar Großes. Nur was im Gefühle der wahren Mensch= lichkeit, nach Gesetzen des Naturli= chen und Bernünftigen, imposant auf edle Gemüther wirkt, ist wahrhaft erhaben.

Ein rohes Gefühl für das Erhabene verträgt sich mit Geschmacklosigkeit nicht mehr und nicht weniger, als ein rohes Gefühl für das Schöne, das man gemöhnlich so nennt. Daß einige Indivisuen viel Gefühl für das Erhabene, und wenig Gefühl für das Schöne haben, das man gewöhnlich so nennt, geht eben so natürlich zu, als, daß es sich ungefähr eben so oft umgekehrt verhält. Gegen diese natürliche Einseitigkeit des ästhetischen Gefühls vermögen Eultur und Unterricht nur wenig.

II. Mit dem unmittelbar Erhabenen ist nicht zu verwechseln das Erschützternde, das Furchtbare und das Schreckliche.

Durch Erschütterung kann die Em-

und gestärkt werden. Das tragische Pathos erhalt dadurch seine hochste Rraft. Aber nur ein roher Geschmack verwechselt das Erschütternde mit dem Erhabenen selbst, ungefahr so, wie das Rührende mit dem Schonen. Beson= ders verfehlt die überraschende Erschütte= rung ganz das afthetische Ziel, wenn nicht sogleich ein stilles Erstaunen auf sie folgt, in welchem der aufmerkende Geist seiner selbst wieder machtig wird. Das berühmte "Doch" in Lessings Emilia Galotti wirkt nicht bloß durch die über= raschende Erschütterung; es ist die mos ralische Explosion eines heroischen Ent= schlusses, dem der aufmerkende Geistnoch lange nachstaunt. Aber dem asthe= tischen Bedürfnisse des großen Publi= kums thun theatralische Donnerschläge ungefähr dieselben Dienste; und selbst ein Pistolenschuß im Trauerspiel gilt ihm mehr, als ein Lessingisches Doch.

Auch das Furchtbare hat nichts Alehn= liches mit dem Erhabenen, sobald es

nur ein dumpfes Erstaunen bewirkt, in welchem sich die asthetische Reflexion ganz verliert. Es hat sogar etwas 2Bi= driges, wenn es uns heimlich bedroht, wie die Pest, die im Finstern schleicht. Ganz etwas Anderes ist das asthetische Grauen, das aus dem Gefühle des Unendlichen hervorgeht und den endli= chen Geift in der hochsten Besonnenheit mit der Vernichtung eben dieser Beson= nenheit bedroht. Dieses Grauen wird aufgeregt zum Beispiel durch den Anblick imposanter Massen, die einen Ginsturz drohen; durch die Verdunkelung des Himmels bei einem aufsteigenden Ge= witter; durch die moralische Verdunke= lung des Herzens einer Medea. Und so, wie das Furchtbare, nimmt auch das Schreckliche und Entsetzliche den Charakter des Erhabenen an, sobald es den aufmerkenden Geist seiner eigenen Kraft zu entreissen droht. Sobald es ihn aber verwirrt und betäubt, hat es mit dem Erhabenen nichts gemein. Wenn es dann auch nicht in das Gräß=
liche übergeht, das die asthetische Reste=
rion zurücktößt, so fehlt ihm doch alle
asthetische Würde. Aber der rohe Ge=
schmack liebt den Mordspectakel wie die
Donnerschläge und die Pistolenschüsse.
Ihn entzückt das Gräßliche selbst, das
doch nur dann das Gebiet des Erhabenen
berührt, wenn es, vom tragischen oder,
epischen Pathos umschleiert, durch die
Kunst in jenes Gebiet hinübergetragen
wird, wie der Kindersraß des getäusch=
ten Thyest und der höllische Schmaus
des unerhört zur Rache gereizten Ugolino.

iner Größe liegt dem Erhabenen in Maß = und Zahl = Berhaltnis= sen, aber ohne mathematisches Interes= se, zum Grunde.

Mathematisches Interesse hebt die asthetische Reslexion auf; aber nicht so, daß der aufmerkende Geist nicht von der

mathematischen Schatzung zur aftheti= schen, oder von dieser zu jener überge= hen konnte. Während der Aftronom den gestirnten Himmel ausmißt und berech= net, kann er freilich die erhabene Schon= heit desselben nicht empfinden. Aber die ästhetische Anschauung des Weltgebau= des reizt den denkenden Geist zur aftro= nomischen Betrachtung; und wenn ein Astronom übrigens Gefühl für astheti= sche Größe hat, kann er in Augenbli= den, wo er nicht mißt und rechnet, von der Erhabenheit des Weltgebaudes um so inniger durchdrungen werden, je bes= ser er die unendlich scheinenden Raume kennt, die sich in dem wirklich unendli= chen Raume verlieren. Auch mathema= tische Schärfe und Regelmäßigkeit der Umrisse schlägt die ästhetische Anschauung großer Massen nicht nieder; nur muß der Verstand die Dimensionen nicht in mathematischen Begriffen auffassen wol= len. Die agyptischen Pyramiden und Obelisken imponiren in ihrer mathemas

tischen Simplicität, aber nur durch ben Totaleindruck ihrer Massen.

Imposante Maffen mit regelmäßigen oder unregelmäßigen Umriffen mußten weniger erhaben senn, als eine unge= heure Leere, wenn die asthetische Reflezi rion nicht einen Ruhepunkt verlangte. Der Anblick einer unübersehlichen Gbene hat wenig Großes, ob er sich gleich im Unendlichen zu verlieren scheint. Die Aussicht in einer finstern Nacht ist noch weniger erhaben, weil da das Auge nur den Mangel des Lichts empfindet. Aber Die Pyramiden in Alegypten erscheinen um so erhabener, weil die unübersehli= che Ebene, aus der sie hervorragen, den dunkeln Makstab des Unendlichen selbst zu versinnlichen scheint. Der Anblick des gestirnten Himmels ohne astronomis sche Reflexion wird dadurch sehr erhöhet, daß das Ange hinter ben Sternen, die es gewahr wird, noch neue Sterne sucht. Das Innere der Gewolbe eines

hohen Doms wird erhaben durch bast Gewolbe selbst, das hier gleichsam ein: Bild des unendlichen Raums umschließt. Immer verlangt das afthetische Gefühl, wo das Erhabene geometrisch wirkt, eizi nen Gegensatz zwischen dem Großen und dem Unendlichen. Aber hinzukommende Reslexionen storen das Imposante im Eindrucke großer Massen durchaus nicht immer. Sie verstarken es sogar, wenn fich die Idee einer unendlichen Zeit zur colossalen Ausfüllung eines Theils des unendlichen Raums gesellt. Der Schnee auf den Albengebirgen verstarft den Gin= druck des Erhabenen beim Anblick dieser Gebirge nicht wenig, wenn wir erfah= ren, daß es ein ewiger Schnee ist, der da im Sonnenglanze leuchtet. Wir tassen gern dahingestellt senn, wie alt wohl diese vermeinte Ewigkeit mochte.

Bei dem axithmetisch Erhabes nen kann die Phantasie nicht lange aus dauern, weil es nur durch das Medium großer Zahlen hervortritt. Millionen und Milliarden, die wir nicht anschauen können, heben als ästhetische Vorstellun= gen bald sich selbst auf, besonders wenn die Vorstellung zu oft wiederkehrt, wie z. B. in Klopstock's Messade. Und selbst in der Anschauung hat eine unüber= sehliche Menge wenig Großes, wenn anders diese Menge nicht wie ein streit= bares Heer eine lebendige Masse ist und als ein colossales Vild der Kraft sich in einer bestimmten Richtung bewegt.

IV. In der afthetischen Schästung physischer Kräfte nach der Idee des Erhabenen dient dem menschslichen Geiste immer das gewöhnliche Maß menschlicher Kräfte zum Resterionspunkt zwischen dem Kleinen und dem Großen.

Welche Kraft in der Natur darf an sich als groß gedacht werden? Und

welche als klein an sich? Im ewigen All der Kräfte kostet in der Ratur nicht mehr, ein Sonnenspstem, als ein Son= nenstäubchen, zu bauen, oder zu zerstő= Aber der Mensch macht unwillkür= lich sich selbst zum Maß aller Dinge. Was über seine Kräfte geht, erscheint ihm groß. Der interessanteste Kraftauf= mand kämpfender Ameisen hat nichts Erhabenes für uns. Aber laßt Lowen und Elephanten kampfen, und ihr habt ein imposantes Schauspiel. Diese Scha= tung physischer Kräfte liegt so tief in unfrer Natur, daß ein epischer Dichter auch in den cultivirtesten Zeitaltern das ästhetische Bedürfniß nicht ganz befrie= digt, wenn der Held des Gedichts nur durch Hervismus, und nicht zugleich durch physische Starke imponirt. Das Imposanteste dieser Art muß man aber überhaupt nicht da suchen, wo die Ma= tur in organischer Beschränkung der Krafte wirkt. Unmittelbar aus der ewi= gen Urquelle aller Kräfte muß die Gewalt

hervorzuströmen scheinen, die das Gestühl des Unendlichen in uns vorzüglich erwecken soll. Darum haben Catarracten mächtiger Flüsse so etwas unbeschreibslich Großes für das ästhetische Gesühl. In die Reihe dieser Phanomene gehört eben deswegen vorzüglich das Meer im Sturme. Colossale Ruinen imponiren auf eine ähnliche Art zuweilen noch mehr, als durch ihre Größe, wenn die Phanstasie in den stillen Eindruck, den solche Ruinen auf uns machen, die Gewalt der Kräfte hineinträgt die diese Zerstöstung bewirkten.

V. Die afthetische Schätzung des Erhabenen in der moralischen Ratur weicht so weit von der eigentzich moralischen Schätzung ab, daß das größte Verbrechen in asthetischer Hinssinssicht erhabener seyn kann, als die höchste Tugend.

Nicht das Moralische selbst, sondern das Imposante in der moralischen Nas

will, ohne es zu konnen, bald auf eine steife und geschmacklose Art imponirt. Beitere Teierlichkeit kann sich in ein führ nes Spiel der Phantasie, 3. B. in eine pindarische Dde verlieren, aber in kei= nen Tumult der Leidenschaften. Elegis sche Feierlichkeit zieht das Herz in stille Schwermuth hinch; aber nur in der tras gischen Feierlichkeit hat ein stiller Schmerz etwas Großes. Nie hat Stille allein etwas Feierliches. Die langweilige Stille, Die in der großen und kleinen Gesellschaftswelt ziemlich bekannt ist, und die felbst in einer oden Gegend dem Geiste, der Beschäftigung außer sich sucht, zur Last wird, unterscheidet sich hinlanglich, von der feierlichen Stille, die immer ein moralisches, oder ein re= Ligioses, oder ein asthetisches Interesse, hat. Aber alle mahre Feierlichkeit hat etwas Stilles.

Das Prächtige vereinigt sich mit dem Erhabenen bald durch idealen Schmuck, bald durch bloße Symbole des Reichthums; aber der asthetische Reiz der Symbole des Reichthums ist zufällig und prekar; der wirklich ideale Schmuck ist objectiv wie das Schöne überhaupt. Die Statue des olympischen Tupiters wurde allerdings noch imposanter dadurch, daß sie von Elfenbein und Gold war; aber in den meisten Falslen kann die merkantilische Schätzung den asthetischen Effect eben so leicht storen, als sie ihn zufällig erhöhet. Eine korinsthische Saule ist prächtig durch idealen Schmuck; und dieser Reiz beruht auf unveränderlichen Gesetzen des Schönen.

Das Edle in der Natur und Kunst neigt sich oft von selbst zum Erhabenen, aber nicht immer. Denn edel im asthes tischen Sinne ist eigentlich alles Ideale der Formen und des Ausdrucks; aber auch das mehr oder weniger Moralische in den asthetischen Verhaltnissen wirkt als etwas nicht Gemeines, und macht eben dadurch den Ausdruck auch in afthe= tischer Hinsicht mehr oder weniger edel. Einige antike Faunen sind in einem sehr edeln Style gearbeitet. Aber welch ein höherer Adel der Kunst spricht aus Ra= phaels Madonnen! Nur die Bekenner des asthetischen Cynismus, von dem oben die Rede war, halten dergleichen Unterschiede in asthetischer Hinsicht kaum bemerkenswerth.

## Viertes Capitel. Vom Komischen.

I. Wenn ein Gegenstand durch eine wißige und sinnreich scheinende Composition in Verschältnisse tritt, in denen er lächerlich erscheint, so heißt die asthetische Form desselben komisch.

Mur das Komische, nicht das Lá= cherliche, geht unmittelbar die Aesthetik an. Daß Beides nicht einerlei, auch das Komische nicht etwa eine Gattung des Lächerlichen ist, weiß man zum Theil schon im gemeinen Leben. wer wird nicht, wenigstens im Begriffe, ein komisches Gedicht von einem lacher= lichen Gedichte unterscheiden? Wer wird jenes eine Gattung von diesem nennen ? Aber der Begriff des Komischen setzt den Begriff des Lächerlichen voraus. Nur bann heißt eine asthetische Form komisch, wenn ein Gegenstand in ihr als lächerlich Dann intereffiren wir uns erscheint. unmittelbar und mit freiem Wohlgefal= len für diese, wie für jede andere asthe= tische Form. Aber das Lacherliche ist eine Modification des Ungereim= ten, und daß sich der denkende Geift auf irgend eine Art unmittelbar und wis= sentlich für das Ungereimte interessire, ist unmöglich. Die Analyse des Lächer= lichen muß indessen aus der Psychologie, der sie eigentlich angehort, so weit in die Alesthetik herübergezogen werden, als eben nothig ist, um das Komische zu verstehen.

Unter allen verborgenen Einrichtun= gen der Natur im menschlichen Organiss mus ist die seltsamste wohl diese, daß durch die Organisation dem Ungereimten, das an fich der denkenden Geele unmitz telbar zuwider ist, unter gewiffen Bes dingungen ein Reiz ertheilt wird, ohne dessen wohlthätige Wirkungen das Heber= maß der Absurditäten in der Welt uner= träglich seyn würde. Und welches sind die Bedingungen, ohne welche uns das Ungereimte, es sen in theoretischer oder in praktischer oder auch in asthetischer Beziehung, zuverläßig mißfällt? Wir muffen auf eine eigene Art über= rascht werden von etwas Widersin= nigen oder widersinnig = Scheinenden in Augenblicken, da kein ftarkeres Ge= fühl die physische Wirkung dieses Ucber= raschens zerstört. Dann geht die Refles rion, die mit dem Widersinn sogleich nichts anzufangen weiß, plotzlich in eine physisch = kitzelnde Erschütterung, besom= ders des Unterleibes und der Lungen,

über, und außert sich als ein Lachen. Alle Versuche, das Wohlgefallen, das der Mensch am Lächerlichen findet, mo= ralisch, z. B. aus der Schadenfreude, oder aus dem Stolze, abzuleiten, thun der Natur Gewalt an. In dem Hohn= lachen des Stolzes und der Schaden= freude wirkt allerdings derselbe physische Rigel, der die frohen Spiele unschuldi= ger Kinder belebt; aber er ist auf eine ganz andere Art erregt. Will man All= les, was Lachen erregt, lächerlich nen= nen, so sind auch die Fingerspitzen la= cherlich, wenn sie kitzeln. Offenbar fehlt es hier unserer Sprache an Wor= tern, weil man bei der Bezeichnung des Lächerlichen zunächst nur die physische Wirkung vor Angen gehabt hat, ohnedie gang verschiedenen physischen, mo= ralischen und intellectuellen Ursachen der= selben Wirkung gehörig zu unterscheiden. Und doch nennt niemand den Unglückli= chen lächerlich, zu deffen Schmerze sein Feind aus Bosheit lacht. Nur wenn

der physische Rizel, der sich durch Lachen außert, von der Reflexion auf etwas Widersinniges ausgeht, finden wir et= was lächerlich im eigentlichen Sinne, und nur dadurch wird der Begriff des Lacherlichen objectiv. Der Widersinn, auf den wir dann reflectiren, kann, wie es sich trifft, ein theoretischer, oder ein praktischer senn. Aber das praktisch= Ungereimte oder Marrische erregt leichter Lachen, weil es starker empfunden wird. Besonders erscheint das Unschickli= che, als eine moralisch = asthetische Modification des praktisch = Ungereim= ten, am leichtesten lächerlich, weil es fast nur empfunden wird, und dem Werstande in der Reflexion nur dunkel, als etwas der eigentlichen Ungereimtheit Analoges, vorschwebt. Die Ueberra= schung aber, ohne die uns überall keine Ungereimtheit zum Lachen reizt, tritt nicht immer gewaltsam ein. Gie kann aus der fortgesetzten Reflexion selbst hers porgehen, wenn sie durch diese nur ver-

anlaßt, nicht folgerecht herbeigeführt wird. Dann ist es genug, daß nur der Eindruck, oder die Vorstellung, die uns lachen macht, dem Berstande als etwas Widersinniges immer in die Queer kommt. So wird uns Man= ches sogar nicht eher lächerlich, als bis wir uns hineinstudiren, 3. B. in eine Menge Marrheiten, die Hogarth in sei= nen Gemalden verewigt hat. Eben so steigt der Reiz des Lächerlichen, wenn es sich in seiner Art durch Confequenz immer bestimmter und doch immer wie nen entwickelt, zum Beispiel in der Marrheit des Don Quirote. Die Conse= quenz ift dann gleichsam eine doppelte und in dieser Berdoppelung permanente Ungereimtheit. Aber auch dann muß sie und in neuen Situationen überraschen. Ohne neue Ueberraschungen irgend einer Art, dauert der Reiz des Lacherlichen nur so lange, als die physische Vibra= tion. Defwegen muß man zum un= schuldigen Lachen, wenn es dauern soll,

durch Temperament, oder gute Laune physisch gestimmt senn. Wer überhaupt nicht physisch zum Lachen gestimmt ist, der lacht gewöhnlich nur aus Spott, oder aus Schadenfreude. Heiterkeit und ein leichtes Blut bringen die physis sche Stimmung zum Lachen am ersten hervor. Darum lacht niemand auch ohs ne Spott und Schadenfreude so leicht, als Kinder, Mädchen und Franzosen. Der schwächste Schimmer einer kleinen Unschicklichkeit ist da hinreichend, das physische Sensorium innerlich aufzuki= Soviel vom Lächerlichen über= haupt, damit das Komische nicht ver= kannt werde. Denn wer, wie Kant, das Lachen aus einer gespannten Erwar= tung erklart, die sich in Nichts verwans delt, denkt nur an das Komische, und felbst an dieses nur in einer einge= schränkten Beziehung. Wer aber wie Jean Paul Richter, das Lächerliche für ein Minimum erklart, das dem Erhas benen als einem Maximum entgegen

steht, hat in sofern Recht, als der Wiss dersinn wirklich ein intellectuelles Mini= mum, nämlich die logische Nullist.

Für das Komische interessirt man sich ganz anders als für das Lächerliche allein, das denn auch das gemeine Lacherliche heißen kann. Beim Eindruck. des gemeinen Lächerlichen ist es bloß der physische Reiz des Lachens, was uns ummittelbar erfreuet. Go lacht man bei guter Laune wohl ein Mal über den un= bedeutendsten Zufall, der unsrer Refle= rion in die Queer kommt. Aber das Ko= mische ist eine Modification des QBiti= gen und Sinnreichen; und das Wohlgefallen, mit dem wir dabei ver= meilen, ist asthetisch. Composition, Verwickelung und Auflösung sind die Restexionspunkte in der Schätzung des Komischen. Dadurch entsteht eine ganz neue Sphäre der schönen Kunft. Aber auch die Natur verwickelt manche Ver= haltnisse im Leben so sonderbar, als ob

es Luftspiele waren. Da erscheint der blinde Zufall selbst als wizig und gleich= sam dem menschlichen Wize borarbei= tend. Auf der kunstreichen Nachahmung solcher natürlichen Verwickelungen beruht ein großer Theil des Reizes der spani= schen Intriguen = Comödie. Vorzüglich aber fallt das Komische dem wirklichen Wize anheim. Wo dann die komische Darstellung übrigens den Forderungen des guten Geschmacks Genüge thut, da heißt sie fast mit demselben Rechte schön, wie die ernsthafte Darstellung, die das Ziel der asthetischen Vortressellung, die das Ziel der asthetischen Vortressellung,

II. Die komische Schönheit ist nur eine in directe Schönheit, weil sie in der asthetischen Veredelung des Läscherlischen an die Gesetze des Lächerlischen selbst gebunden ist, und eben das durch indirect dem Schönen selbst wis derstreitet.

Das Schöne und das Lächerliche fireiten mit einander wie Vernunft und -Unvernunft. In der komischen Erschei= nung nimmt das Lacherliche zwar einen wahrhaft afthetischen Charafter an; aber als Stoff dieser Erscheinung bleibt es doch entweder, mas es ist, oder es wird nur noch lacherlicher. Dieses Miß= verhältniß zwischen der Form und dem Stoffe kann durch keine Runst aufgehoben werden; denn es ist Bedingung der Möglichkeit aller komi= schen Kunft. Der Genuß des Komi= schen ist also nie ein rein asthetischer Ge= nuß. Deßwegen verlangen wir, auch ohne es zu wissen, immer noch etwas hinzu; und der edlere Geschmack suchte diese Zugabe von jeher auf mannigfalti= gen Wegen, bald als Moral, bald als Satyre. Der bloße Scherz, d. i. die komische Combination ohne alle weitere Tendenz, ermüdet bald, auch wenn fie geistreich ist; und ist der Scherz gar nur ein Spaß, d. h. ein derber Scherz,

so kann er nur durch eine Art von Uners schöpflichkeit im Spaßen den Mangel des hoheren Interesse verdecken, wie 3. B. die Spaße in Blumauer's traves firter Aeneide. Den Werth der komis schen Darstellungen zu erhöhen, muß uns hinter dem Scherze felbst ein pikan= ter Ernst sich verstecken. Wer daher kei= nen Scherz versteht, ist ein beschrankter, Kopf. Wer Scherz aus Ernste macht, wo der Ernst nicht an sich lächerlich ift, der faselt. Alber in den Scherz selbst den Ernst so übertragen, daß jener die Dienste thut, die man zuweilen selbst diesem vergebens ansinnt, ist des mah= ren Gatyrikers und des Humoristen Pflicht und Beruf. Mehr darüber zu sagen, wird sich in der Theorie der Dich= tungsarten Veranlassung finden.

Die komische Schönheit verräth das Indirecte ihrer Natur um so bestimmter, je mehr sich die komische Darstellung auf conventionelle, von schwankenden

Worstellungen und vorübergehenden Wors stellungsarten getragene Modificationen des Lacherlichen beschrankt, und je un= beschränkter der Wit sich der zweidentis gen Freiheit bedient, etwas latherlich zu machen. Daß es eine objective, im ewi= gen Conflict der Thorheit mit der Matur und Bernunft überhaupt gegründete Lacherlichkeit giebt, wird niemand bezwei= feln, wer überhaupt an unwandelbare Gesetze des Maturlichen und Bernünfti= gen glaubt. Aber an die stetige Unge= reimtheit, wie man sie nennen kann, find wir so gewöhnt, daß sie wenigstens in ungewöhnlichen Formen erscheinen muß, wenn sie überraschen foll; und in diese ungewöhnlichen Formen mischt sich sogleich das Locale und Mationale, weil: es ihnen anders an Bestimmtheit fehlt. Dazu kommt, daß die kleinen und oft nur scheinbaren Ungereimtheiten, die an der Oberfläche des Lebens hineinstreifen, und sich in der Vorstellung andern wie Die Moden, weit leichter Lachen erregen,

ats das Radicale in der Thorheit; denn Dieses ift den Meisten schon viel zu ernst= haft, oder sie verstehen es kaum. Der ästhetische Effect aber ist derselbe, es mag etwas wahrhaft lacherlich senn, oder es nur zu senn scheinen. Fast alles Unschickliche, das als lächerlich er= scheint, ist conventionell. Und gerade so, wie dem Menschen durch Gewohn= heit und Vorurtheil das Lacherlichste ehr= würdig werden kann, läßt sich durch Fomische Combinationen das Ehrwür= digste lächerlich machen. Die asthetische Reflexion, die das Komische mit dem allgemeinen Maßstabe des Schönen nach= messen will, weiß also nie eigentlich woran sie ist. Shaftesbury's oft bespro= chene Lehre, das Lächerliche sen der Probierstein des Wahren, mag immer= hin wahr seyn, und folglich die Probe des Lächerlichen bestehen; die komische Schönheit wird dadurch um nichts in der ästhetischen Schätzung erhöhet; denn ihr ästhetischer Effect ist das Werk eines

Augenblicks in der Refferion. Wenn dieser Augenblick vorüber ist, mag das Wahre und Ehrwürdige immerhin wie= der in seiner Lauterkeit hervortreten, also der Werth desselben durch das augen= blickliche Lachen in unfrer Schätzung nicht im mindeften herabgesetzt fenn; im Au= genblicke des Lachens wußten wir doch nicht, ob wir es mit einer wirklichen Un= gereimtheit zu thun hatten, oder nur mit einer tauschenden Posse. Eben deßwe= gen ist auch, beiläufig gesagt, der mo= ralischen Schätzung des Lacherlichen mit Schaftesburn's Lehre wenig geholfen; denn bei weitem die größere Zahl der Lachenden läßt es bei dem Effecte des Augenblicks bewenden. Der komische Wit bleibt eine Lanzette, mit der man der Vernunft den Staar sticht, aber auch leicht das prufende Auge aussticht.

III. Die gewöhnliche Unterscheidung des Hoch= Komischen von dem Nie= drig= Komischen oder Burlesken tft zum Theil ganz unasthetisch, zum

Soch = komisch im afthetischen Sinne werden weder Einfalle, noch Charaftere, noch Situationen, durch Feinheit, Correctheit und moralische Tendenz. Die mahre Hohe des komischen Wites zeigt fich in dem Ideal = Komischen 3. B. bei Aristophanes! Aber auf dieser Hohe glanzt nicht die Moral. Wo es dem Wiße gelingen soll, das Komische bis zum Idealen zu steigern, da darf die praktische Vernunft den Zügel nicht straff halten; denn jene Steigerung felbst ift schon ein Uebermuth. Das Ideale in feiner Reinheit widerstrebt der komischen Darftellung; denn es entspringt, auch wo sich sein Ursprung versteckt, aus eis nem Bernunftgefühle, das auf die rein= fte Einheit gerichtet ist, also dem Lacher= lichen unmittelbar entgegen wirft. Das Ideal = Komische kann also nur als ein übermuthiges Spiel entstehen, das der

komische Witz mit dem Idealen treibt. Die moralische Veredelung des Lustspiels brachte daher schon in Griechenland, als die alte Comodie nicht mehr gespielt wer= den durfte, ein Herabsinken des komi= schen Styls mit sich. Die komische Keinheit mußte nur großen Theils die komische Kraft ersetzen. Romische Fein= heit mit komischer Kraft und Beides mit moralischer Tendenz zu vereinigen, so weit es möglich ist, gelang in den neue= ren Zeiten dem Genie Moliere's. selbst Moliere's Lustspielpoesie mußte sich bald mehr, bald weniger, der eleganten Gesellschaftsprose nahern, also aufhören hochkomisch im wahrhaft asthetischen Sin= ne zu senn, weil sie sonst ihre moralische Bedachtsamkeit nicht hatte behaupten konnen. Und doch hat man seitdem die= fes Herabsinken des komischen Wites in die Sphare der eleganten Gesellschafts= prose das Hochkomische genannt, zum Theit um der moralischen Tendenz will len, noch mehr den Franzosen zu Gefalten, weil es vornehmer ist, als das eigentliche Hochkomische, das bei Hofe ganz am unrechten Orte ware.

Burlesk, oder Niedrig = komisch heißt dagegen gewöhnlich, und eben so unasthetisch, das Hochkomische selbst, sobald es die Grenzen der feinen Welt überspringt. Zugleich bezeichnet man mit demselben Ramen das Possen= hafte und das gemeine Spaß= hafte, das zu nichts weiter führt, als zu einem gemeinen Lachen. Doch spricht man auch von burlesker Satyre, zum Beispiel derjenigen, in der Carlo Gozzi ein Meister war. Go lange diese Ber= wirrung der Begriffe dauert, muß jede Theorie des Komischen sich selbst aufrei= ben. Das Hochkomische im asthetischen Sinne kann sehr niedrig im Moralischen senn, zum Beispiel mehr als Ein Mal in den Lustspielen des hochkomischen Ari= stophanes. Burlesk aber, nach der ita= lienischen Etymologie des Worts,

muß seine Pratensionen verbergen, oder er fordert Denjenigen, den er intereffi= ren will, zur Gorge für eigene Gichers heit, auch wohl zum Gegenwitze heraus, und schadet dadurch fich selbst. Bekannt= lich verstehen sich auch alle komischen Er= zähler, die ihrer Function Ehre machen, auf die ehrliche Miene, die selbst dem dumpfen Salze eine tauschende Scharfe Mur die feinere Maivetat, die komisch mit den Grazien spielt, wie z. B. in den Fabeln und Erzählungen von Jean Lafontaine, ist selten. Bei Lafontaine wirkt sie noch pikanter durch die außerst feltene Bereinigung mit der reinsten Gle= ganz; denn der natürliche Kindersinn neigt sich sonst nicht zur Eleganz; und Die meisten komischen Erzähler, die übri= gens den naiven Ion zu treffen verstes hen, muffen ihn doch fast immer in einer burlesken Melodie anstimmen, weil ihr Witz sonst sogleich Gefahr lauft, Pra= tensionen zu machen.

V. Die launige oder humoris
fische Schönheit, die durch kühne Werschmelzung des Komischen mit dem Rührenden entsteht, erreicht ihre außerste Hoche, wenn sie das Ideale selbst zum Spiegel des Lächerlichen macht.

Es ware zu wünschen, daß der Sprachgebrauch im Deutschen die neue Terminologie anerkennte, die Jean Paul Richter, der größte aller Humoristen, durch seine Unterscheidung des Humors von der Laune einführen will. Denn der idealisirende Humor, den Richter Humor ohne Beinamen, nicht Laune, genannt wissen will, unterscheidet sich so wesentlich von der nicht idealisirenden Laune, daß er wohl einen eigenen Na= men verdiente. Unterdeffen fann man sich auch die hergebrachte Synonymie der Worter Laune und Humor gefallen las= sen, da der idealisirende Humor und die nicht idealisirende Laune sich in einander verlieren konnen, wie das Ideale über=

saupt in das schlicht Natürliche und die= ses in jenes übergehet.

Alle launige oder humoristische Schon= heit ift unregelmäßig. Man schatt sie daher bald zu hoch, bald zu gering, oder man spricht ihr wohl gar den Ra= men Schönheit ab, je nachdem man den tief eingreifenden, oben hinlanglich an= gegebenen Unterschied zwischen regelmä= figer und unregelmäßiger Schonheit ent= weder falsch, oder gar nicht versteht. Die regelmäßige Schönheit schließt alle Mischungen des Heterogenen Herzensgefühle und komische Gin= falle find überall heterogen. Den Grie= chen war diese Seltsamkeit keinesweges Der ruhrendste Ernst redet unbekannt. in den Gesprachen des Gofrates fast im= mer die Sprache des Scherzes, nur nicht in dem schneidenden Tone des Mordens. Aber die Griechen setzten auf die sokrati= sche Laune mehr moralischen, als asthe= tischen Werth. Ihre entschiedene Liebe sur regelmäßigen Schonheit versperrte noch mehr dem idealisirenden Humor den Gintritt in das Gebiet der Poesie. Mur im Schoofe einer Mation, die das Regelmäßige an der Schonheit am wenig= sten schätzt, das Geltsame aus Freiheits= luft liebt, und auf Herzensgefühle um so mehr halt, je überraschender sie sich außern, konnte die Laune eines Sterne sich in der Form der schlichten Naturlich= feit entwickeln; und nur unter den mos ralisch idealisirenden Deutschen, deren asthetisches Gefühl sich immer zu dem Sentimentalen neigt, und deren Phan= tasie, wenn sie einmal das Joch der deutschen Formlichkeit abwirft, sich gern über alle Schranken hinüberschwingt, konnte ein Jean Paul aufstehen. Beide in ihrer Art einzige Autoren mußten sich aber auch in ihrer kühnen Unregelmäßig= keit so gefallen, daß sie, nach ihrer In= dividualität, die regelmäßige Schonheit faum leiden mochten, und eine geistreis che Verwilderung der Kunst für das

wahre keben des Genies ansahen. Das
für werden ihre Werke von Jedem, wer
nur regelmäßige Schönheit liebt, als
geschmacklos verworfen, und nur von
denen nach Verdienst geschätzt, die etwa
eine wilde Landschaft in ihrer Art so
schön sinden können, wie eine antike
Statüe.

Das Launige in den Formen der schlich=
ten Natürlichkeit geht leicht in weiner=
Tiche Tandelei über. Nur durch
tiefe Junigkeit der Empfindungen, auf die
auch nicht der schwächste Schatten der Affectation fallen darf, erhalten sich der=
gleichen Darstellungen. Auch neigt sich
dieses Launige immer zum Naiven. Aber
der idealissirende Humor hebt sich hoch über
die Naivetät. Durch ihn entsteht ein wah=
res tragi = komisches Pathos, wenn die
Verkehrtheit der Welt, wie sie ist, ko=
misch in der Idealität sich spiegelt. Aber
die rein ästhetische Idealität läßt sich nicht
so in einen komischen Hohlspiegel der wirklichen Welt verwandeln. Der Witz, der dieses kühne Spiel wagt, muß das Innere des Menschen moralisch aus= messen und die irdische Thorheit, Schwä= che und Erbärmlichkeit nach dem Ideal= gefühle der moralischen Bollkommenheit, aber immer nur scherzend, richten. In diesem komischen Gegensatze erscheint die menschliche Natur so klein, daß sich das Lachen in ein inniges Mitleid und zugleich in eine schmerzliche Weltverachtung auf= löset, deren tragisomische Kraft bis zum Schauderhaften ausgesührt ist im Cha= rakter des Jean = Paulischen Schoppe.

VI. Wenn das Lächerliche in komi= schen Formen so vergrößert erscheint, daß es sich zum Natürlichen wie ein verkehr= tes Ideal verhält, so entsteht die ästhe= tische Caricatur.

In der Erklärung des Wesens der ästhetischen Caricatur drückt uns schon wieder der Sprachgebranch. Denn wer wie Caricatur = Runstwerke zum Typus der Natürlichkeit ihrer Gattung verhalz ten. Uebrigens kleidet Runstwerke, die bloß Caricaturen seyn sollen, eine gemisse Rohheit, weil die Runst sich selbst herabzuwürdigen scheint, wenn sie sich bei solchen Spielen lange aufhält.

Ende. besersten Theils.

